
healingwings.net 

十诫系列讲道 5 

第二诫（二） 
出埃及记第 20 章 4~6 节 

维保罗牧师 2018 年 2 月 18 日 

翻译：甘晓春 2026 年 1 月 25 日 

 

今天早上，我们将完成对第二诫的学习，这也是这个系列讲道“喜

爱神的律法”的内容。正如我上次所说，这实质上就是爱神。神的诫

命是祂的教训，是教导我们的原则和规范，指导我们如何去爱神、如

何去爱人。因此，当我们说“喜爱神的律法”时，我们必须明白，神

的诫命是祂本性和品格的延伸。爱神，就是爱祂的诫命；同样，爱从

祂而来的诫命，也就是爱神。 

我们今天要看的经文是出埃及记20章 4~6节和使徒行传17章 29

节： 

“不可为自己雕刻偶像，也不可作什么形像仿佛上天，下地，和

地底下，水中的百物。不可跪拜那些像，也不可事奉它，因为我耶和

华你的神是忌邪的神。恨我的，我必追讨他的罪，自父及子，直到三

四代，爱我，守我诫命的，我必向他们发慈爱，直到千代。” 

使徒行传 17 章 29 节： 

“我们既是神所生的，就不当以为神的神性像人用手艺，心思，

所雕刻的金，银，石。” 

https://healingwings.net/


让我们祷告： 

天上的父，我们的灵魂还有什么比认识你，永生三位一体的神更

重要的呢？我们祈求，父啊，求你消除我们对你的虚假认知，让我们

明白爱你意味着什么，事奉你意味着什么，更求你启示我们，如何得

救。帮助我们塑造圣洁的思想。我们奉耶稣的名祷告，阿们。 

回顾上次，我们讨论了一个非常流行的说法，至少曾经流行过：

不是你如何敬拜，而是你敬拜谁。这句话是否有道理？我曾经相信，

并教导过：只要敬拜的是正确的神，敬拜的方式其实无关紧要。但经

过进一步研读圣经，我认为这不是健康的观点。事实上，今天我们会

看到，敬拜的方式会深刻影响我们对所敬拜之神的认知，这两者是相

辅相成的。圣经不仅告诉我们应当敬拜谁，也教导我们如何敬拜，这

两者都是至关重要的。 

十诫中的前四条，是神教导我们如何爱祂的指示。今天我们讨论

第二诫，无论是艺术作品、雕像，还是我们心中对神的某种想象，是

否适合作为接近神、敬拜神、爱神的媒介。上周我们引用了 19 世纪伟

大的系统神学家查尔斯·霍奇的观点，他说：偶像崇拜不仅存在于对

假神的敬拜，也存在于通过形象敬拜真神。 

许多人，包括我自己，也曾这样理解前两条诫命。我认为第一诫

“除了我以外不可有别的神”很清楚，但第二诫我曾理解为：即便你

忽略了第一诫，至少不要用人造偶像敬拜假神。但这是不对的。我们

必须把两条诫命视为各自独立的命令：第一诫命令我们不可有别的神，

第二诫命令我们在敬拜神时不可使用人造的形象或像。 



这条诫命的意义在于：在任何敬拜中，无论是公共的还是私人的，

我们都不应使用任何形象。这里我想引用《威斯敏斯特大型问答》对

第二诫的解释。我不会读完整内容，因为很长，但它对禁戒的罪行有

详细说明。你可能会问：为什么引用威斯敏斯特问答？我们生活在一

个对告白和问答不太重视的时代，我也曾有同样的看法。但我引用它，

不是因为我认为它是无误或等同于神的话，而是因为它阐述得比我更

清楚，也因为我从中学到了很多。我们应当承认，历史上神兴起了许

多教师，我们应当向他们学习。这些教师不仅是当今在世的人，还包

括奥古斯丁、阿奎那、路德、加尔文、诺克斯以及威斯敏斯特的教士

们。他们已经得胜归天，但神透过他们给我们留下了智慧。威斯敏斯

特问答由一百二十位神学家一致同意，这本身就是极其难得的事情。 

第二诫禁止的罪行包括：设计、教唆、命令、使用或批准任何非

神所设立的宗教敬拜。换句话说，神规定了祂应当如何被敬拜。他们

称之为“规例原则”，即神告诉我们敬拜祂的方式。第二诫还禁止制

作神的任何形象，不论是父、子、圣灵三位中的哪一位，无论是在心

中想象，还是外在任何形象、雕塑或生物形象，尤其是敬拜用的形象。

这里的“任何生物”，指的是所有可能被崇拜的生物。 

这并非对艺术的全面禁止，而是禁止描绘神的艺术，尤其是真神

的形象。原因在于，形象无法真实呈现神。艺术作品总会扭曲我们对

神的认知。约翰·加尔文说：全世界找不到神的真实形象，因此人的

描绘总会玷污祂的荣耀。如今，我们随意用想象去创作三位一体神的

艺术作品，这种自由无处不在。我曾在神学院看到一幅巨大的耶稣壁

画，这幅画对很多人来说是冒犯的，不只是出于神学原因，而是因为



画中的耶稣呈现为某种特定人群喜欢或不喜欢的形象。 

形象会导致虚假认知，因为它未能呈现真实，也可能传达错误的

观念。对神错误的认知会引发生活中的其他偏差。上周我们提到，杰·帕

克指出，亚伦的金牛犊让以色列人误以为可以通过狂欢和纵欲敬拜神。

他们心中的神强大有力，却不义、不智慧，只是能做他们想让神做的

事，却不会告诉他们该做什么。 

第二诫警告我们，任何导致亵渎神和曲解真理的宗教实践都是被

禁止的。它提醒我们神是不可测度的、是超越的、神秘的。我们无法

在心中构建神的准确形象，超出任何哲学推理的能力。我们应当谦卑

自己，聆听神，通过祂所定的方式了解祂，而这方式就是圣经。通过

神的话语，我们学习如何认识神、如何爱神、如何敬拜神。 

这就引出了神的嫉妒之心，“因为我是忌邪的神”。你是否想过，

神为何嫉妒？ 

有报道称，美国甚至全球最有影响力的女性之一奥普拉·温弗瑞，

曾表示她无法忍受规则、信仰和教义，她在二十多岁时曾对宗教感到

厌倦，当时她听到一位牧师说神是忌邪的，于是得出结论：我无法相

信一个会嫉妒的神。我们或许会对此嗤之以鼻，但在今天的文化中，

很多人会有类似反应：神如何可以嫉妒？如果神有嫉妒的性格缺陷，

祂又怎么能公义呢？ 

在解释之前，区分“嫉妒”和“羡慕”很有帮助。我们有时会把

这两个词混用，甚至圣经在希伯来文中有时也会互换使用，但二者是

不同的。 



羡慕是当别人拥有你所渴望的东西时产生的感受，也就是贪恋他

人所有的东西。嫉妒则是当你认为属于自己的东西被别人占有时的心

理反应。渴望他人的配偶是羡慕，是贪欲；当你的配偶对别人表现出

过分关心时，你感到痛心，这是嫉妒。嫉妒本身并非错误，但人可能

以不当方式处理嫉妒，例如发怒或暴力。我们常将情感和行为混为一

谈，这是一个错误。 

我有一个小例子。多年来，我参与体育运动和训练，经常听到有

人说某人“太好胜了”，似乎好胜本身就是错的。他们会说：“你看，

他太好胜了。”听起来带有贬义。我会问：“他做了什么？他对队友

大喊大叫，踢球，向裁判发火，撕掉球衣？”那不是好胜，而是态度

不当。嫉妒也一样，本身无错，但如何应对嫉妒可能会出问题。 

至于神，羡慕是不可能的。为什么？因为神拥有一切。如果羡慕

意味着渴望别人的东西，神根本不可能羡慕，因为万物都属于祂。神

拥有千山万山的牛羊，地和其中所有的都是耶和华的。 

那为什么在第二诫中使用“忌邪”呢？这是因为图像对神的描绘

往往误导人。神的嫉妒，是祂维护荣耀、保护子民的热心。若我们明

白敬拜真神是荣耀神，也是符合我们自身利益的，我们应当认识到神

的嫉妒是美好的。 

我担心的是，当夫妻对彼此毫无嫉妒之心，心中只有漠不关心时，

往往显示出缺乏真正的爱。这里并不是说要失控，而是指出嫉妒的正

当性。神用“忌邪”来描述第二诫，因为当人制造神的形象时，敬拜、

爱和情感就转移到形象上，而不是神本身。这就产生了问题。 



无论你多么擅长艺术，比如米开朗基罗在西斯廷教堂的天顶画，

或者有人选一个看起来像耶稣的人来表演，你都无法避免失真。上周

我们提到，以赛亚指出，神的没有任何吸引人的外形，根本无法用物

理特征描绘。但即便我们能做到，形象仍不可避免地扭曲我们的情感，

使敬拜和爱指向受造物而非创造者。 

对于父母而言，如果看到孩子被别人吸引，而这个人试图取代父

亲的位置，我们会感到嫉妒，这是健康的，因为我们爱孩子。神对我

们更是如此。祂说：“你属于我，没有人像我爱你，没有人能以我的

方式祝福你，没有人像我一样关心你，没有人能像我一样赋予你智慧。”

神的嫉妒是正当的，我们应当因祂视我们为属祂的特别子民而欢喜。 

此外，神在第二诫中提到那些忽视祂话语的人。有趣的是，祂没

有称他们为崇拜偶像的人，而是称他们为恨祂的人。这里说明，当我

们制造偶像时，实际上是在恨神。这是一句非常有力的宣告。凡忽视

诫命的人被视为恨神，而制造偶像的人尤甚，因为他们偏爱所造之物

而非真神。他们的神学出于想象，而非圣经所启示的神。 

申命记 4 章清楚对比了神通过话语启示自己与人想要用形象来替

代的诱惑。神在申命记中警告以色列人，不要模仿迦南地的异教民俗，

提醒他们要敬拜真神，遵守祂的诫命。我们也应认识到，文化会影响

教会，而教会应成为盐和光，不被文化塑造。现在来读这段经文，申

命记 4 章 15~19 节：“所以，你们要分外谨慎。因为耶和华在何烈山，

从火中对你们说话的那日，你们没有看见什么形像。惟恐你们败坏自

己，雕刻偶像，仿佛什么男像女像，或地上走兽的像，或空中飞鸟的

像，或地上爬物的像，或地底下水中鱼的像。又恐怕你向天举目观看，



见耶和华你的神为天下万民所摆列的日月星，就是天上的万象，自己

便被勾引敬拜事奉它”神好像在说：我把诸天赐给你们，但我不要你

们敬拜诸天。而事实上，这样的事在当时是屡见不鲜的。 

继续看第 23~24 节：“你们要谨慎，免得忘记耶和华你们神与你

们所立的约，为自己雕刻偶像，就是耶和华你神所禁止你作的偶像。

因为耶和华你的神乃是烈火，是忌邪的神” 

摩西清楚地教导我们，神明确禁止使用任何形像。这一点在圣经

中反复出现。此时我想提醒大家，不要立刻就举起“叉子火把”，去

攻打那些在客厅里挂着耶稣画像的朋友。我们需要谨慎。我必须说，

作为一个在某种程度上也深受其影响的人，我们所处的时代，基督教

在整体上是被误导、属灵营养不足的。很多人根本不知道，是否可以

使用耶稣形象，是否可以在电影中扮演耶稣，是否可以描绘三位一体

的神，竟然是一个值得认真思考和讨论的问题。 

因此，当我们与这样的人交流时，必须以爱心、忍耐和温柔来对

待，而不是把他们当作像亚伦和金牛犊那样公然悖逆、放纵败坏的人。

我可以很诚实地说，当我过去对此毫无认识时，我并不是活在故意的

悖逆中，而是活在无知中。所以，在这件事上，需要的是循序渐进、

充满爱心与耐心的教导。 

我之所以这样说，是因为即便出于善意所制造的形像，最终也会

与圣经所启示的神发生冲突。你若真正展开这样的讨论，常会听到非

常务实的回应。比如有人会说：你不明白，你讲的是教义，但成千上

万的人通过某部电影、通过某个人扮演耶稣而得救了，数百万人看了



耶稣电影而信主。 

对此，我必须承认，我相当确信，神当初把我带进祂的国度时，

我所接受的基督形象和神学里，包含着不少错误。若神不能在错误中

工作，那祂恐怕无事可做了，因为错误无处不在，包括在这里。神确

实能够，甚至经常在人的错误中施行祂的救赎，但这并不能成为我们

继续错误的理由。 

我常听到一个故事，不知道是否属实，但我还是提一下。据说乌

干达前总统伊迪·阿明身边有一群凶悍的随从，其中有一人信了主。

他意识到天堂和地狱攸关生死，于是决定传福音，但他的方式是举着

枪传福音：信耶稣，否则……枪口对着人。我不怀疑其中有人真的悔

改信主，但这绝不能为“枪口神学”或错误的方法辩护。同样的道理，

神曾经借着某种方式把你我或别人带进祂的国度，并不意味着那种方

式本身就是正确的。 

我可以说，我进入神国时，带着各种各样的错误，直到今天仍在

不断被纠正。我相信在座的许多人，或正在收听的人，也有类似的经

历。 

问题在于：那位借着祂的话语向我们启示自己的永活真神，与我

们在心中、在画布上、在石头中捏造出来的神形像，最终必然彼此冲

突。正如耶稣所教导的，没有人能事奉两个主。耶稣在祂的教导中，

用了非常强烈的语言，描述这两者争夺主权时的对立关系。在登山宝

训中，耶稣说：“一个人不能事奉两个主；不是恶这个爱那个，就是

重这个轻那个”（马太福音 6 章 24 节）。 



这是一种非常引人深思的表达。我们常引用这节经文，却可能觉

得它与我们的日常经验不太吻合。通常，当某件事或某个人在我们生

命中争夺优先地位却落败时，我们并不会因此恨它、厌弃它。如果我

选择玉米饼而不是汉堡，并不意味着我开始恨汉堡；如果我把健康放

在学业之上，也不代表我开始厌恶学业。即便我选择某人成为最好的

朋友，也不意味着其他朋友就成了我憎恨的对象。 

所以，当我们读到这段话时，可能觉得有道理，却又难以完全代

入。但这段经文谈论的并不是偏好，而是生命中绝对的主宰力量。它

指的是支配我们一切决定的核心，是我们的心和灵魂，是我们在相信

任何事之前先相信的东西，是我们用来衡量一切的终极标准。 

当我们用形像和样式来构建对神的认识，无论是在画布上、石头

中，还是在自己的脑海里，这个形像就开始掌控我们的心和灵魂。它

要求绝对的主权，不容许任何竞争者。这已经不是简单的取舍或偏好，

而是某个对象在对你说：你属于我，我拥有你。 

而当另一个对象也说出同样的话时，这场争战就成了你死我活的

争战。我不是指情绪上的极端，而是终极意义上的对立。请注意，这

并不适用于人际关系的层面。丈夫应当爱妻子，妻子应当爱丈夫，在

一切横向关系中彼此优先，但配偶不是神。 

这里所谈论的，是你的神，是你生命中至高无上的主宰，是你愿

意为之舍命、愿意插旗立誓、宣告这是终极真理的那一位。这只属于

神。然而，虚假的神形像也在争夺这个位置，它对你说：你属于我。

在这样的争战中，不再只是偏好问题，而是走向真正的敌对。一方必



须活着，另一方必须死去。 

当我上周写下这些内容时，我意识到，这听起来的确有些戏剧化。

但难道使徒保罗在罗马书6章6节中所用的语言不是同样生动吗？“因

为知道我们的旧人和他同钉十字架，使罪身灭绝，叫我们不再作罪的

奴仆。”当另一个虚假的神站出来宣称“我是你的神”时，必有一方

要被排除。二者不能共存，它们必然如耶稣所说，要么你爱其中一方，

要么你恨它；要么忠于其中一方，要么轻视它。 

在基督的背景下，这一点尤其显而易见。基督最大的敌人并非异

教徒，也不是巴力、玛勒克或凯撒的追随者，尽管其中包括他们。真

正威胁基督的，是那些以错误方式侍奉真神的人。这种危险更为可怕，

因为魔鬼常常装作光明的使者（参见哥林多后书 11 章 14 节），所以

危险就在我们身边，非常贴近。历史上，真理的讹传偶尔会得势，取

代正确的启示。 

以当下西方福音派为例，我认为这就是正在发生的事情。若查看

美国最具影响力的前十位牧师或最大十个教会的教义，他们的教导几

乎不可避免地或偏差或异端，很少有教会真正持守“一次交付圣徒的

真道”（参见犹大书 3 节）。罗斯·达特在《邪教的崛起：我们如何

成为异端之国》中，强烈论证了我们当今的神学气候是极度异端的。

他讨论的并非伊斯兰、犹太教、佛教或印度教，而是自称基督教的人，

可能会讲经，但以某种形式误导信徒的教会。 

这种异端并非完全因为违反了第二诫命，但我认为，它与我们轻

视三位一体神及其属性的圣经启示密切相关。我们轻而易举地为神构



建形象和样式，这既是病症也是表现。它是病症，因为它反映了我们

对神和祂所启示之道的轻视；它也是病因，因为它助长了对假神的崇

拜。正如诗篇 135 篇 18 节所说：“造他的要和他一样，凡靠他的也要

如此。” 

我想强调一点，当我们按照自己设想的耶稣形象去塑造神，并试

图成为这个形象所代表的“理想耶稣”的追随者时，我们最终把创造

的神像当作目标，而不是追随真实的神。 

最后，我希望以一个安慰结束今天的讲道：我们与神的和平，并

不取决于我们对神有多完美的理解。我们的和平在于耶稣完全认识神，

并且当我们信靠基督时，那完全的义被算作我们的义，赐给我们。我

们无需先完全理解神，然后才能获得祂的爱；神与孩子的关系不是这

样运作的。父母爱孩子，不因孩子对父母理解的深浅而有所差别。神

选择爱我们，没有任何可指责的理由，只因祂自己的旨意；祂差遣儿

子为我们死，将永恒的义和祝福赐给我们。 

让我们祷告： 

天父，我们祈求，不要满足于对你的错误认知。父啊，当我们在

行为或思想上，以虚假的方式构建对你这位永生三位一体神的认知时，

求你赐下悔改。父啊，我们也祈求，使我们明白，我们与神的和平不

在于我们的行为，而在于基督为我们所成就的工作。愿我们因这恩典

而欢喜。 

奉主耶稣基督圣名祷告，阿们。 


