
 

 

撒母耳记上系列讲道 15 

以色列的麻烦 

撒母耳记上 14 章 24-48 节 

普杰西牧师 2024 年 2 月 4 日 

王兆丰译 甘晓春校 
healingwings.net 

 

你侍奉的是什么样的神？你的王是什么样的王？这要看你对

神的定义，有人认为，神比较刻薄，对你要的多给你的少。或者

你的观点像浪子回头里的那个哥哥那样，对父亲说，我一生都做

你的奴仆，但你却没有给过我一头小肥牛好使我和朋友享受一

下；或许你把神看作对你总是负面的，所有律法都是你不可做这

不可做那，老是让你感到扫兴；还或许，你认为神对你没什么要

求，但却慷慨大方等等。 

今天早上让我们来看撒母耳记上 24-48 节，约拿单凭着信心

与勇气，和他拿兵器的小伙子一起一起冲击敌阵，取得重大胜

利，击杀了二十个非利士人，造成敌人营里巨大混乱。扫罗听到

敌人阵脚大乱后，决定率兵加入战斗，追杀非利士人。眼下我们

正在其中，非利士人一面相互厮杀，一面逃跑。事实上，现在剩

下的任务并不怎么艰巨，只是打扫战场而已，除非你是扫罗。 

14 章 24-25 节 扫罗叫百姓起誓说，凡不等到晚上向敌人报

完了仇吃什么的，必受咒诅。因此这日百姓没有吃什么，就极

https://healingwings.net/


 

 

其困惫。 

以色列人极其困惫，不是因为非利士人很难对付，而是因为

扫罗起的那个誓捆绑了他们，天黑前不能吃任何东西，不停地战

斗。 

我们忍不住要问，扫罗的决定是根据什么做的？这里一点儿

也没有解释任何理由，神没有告诉扫罗应当这样做。唯一的原因

是扫罗说的 等到晚上我向我的敌人报完了仇 （注：不知为

何，和合本 只翻了‘等到晚上向敌人报完了仇’英译本 钦定

本，NIV， ESV 等等都翻作 ‘等到晚上我向我的敌人报完了

仇’ ，和合本这样的省略使人读起来好像扫罗发誓的理由挺充

分的）读者不得不产生怀疑，因为扫罗的注意力只是集中在自己

身上，‘我的， 我的’， 神不在他考虑里面。扫罗一心想要报

仇，看不出他是否考虑过神的旨意。古话说，皇帝不差饥饿兵。

因此，扫罗发的这个誓事实上严重影响了军队的能力。31 节告

诉我们，这日，以色列人击杀非利士人，从密抹直到亚雅仑。

要知道，两地的距离大概有三十多公里，士兵们整整一天拿着武

器徒步追赶这么远的路，当然是筋疲力尽。 

14 章 26-29 节众民进入树林，见有蜜在地上。他们进了树

林，见有蜜流下来，却没有人敢用手取蜜入口，因为他们怕那

誓言。 

你们都有过饿得慌那种感觉吧，看到食物会更引起饥饿感。

但这些人不敢碰任何吃的东西，因为害怕扫罗起的誓。你们参加



 

 

过或者看见过马拉松赛，一路上志愿者会递给运动员水和小小的

塑料袋，里面就是蜂蜜来增加能量。以色列人一路追赶杀敌，一

个个都快饿昏了，可是王的鲁莽誓言使他们不敢沾上一点。约

拿单没有听见他父亲叫百姓起誓，所以伸手中的杖，用杖头蘸

在蜂房里，转手送入口内，眼睛就明亮了（27 节）。可那场面立

刻变得黑了下来。28 节 百姓中有一人对他说：你父亲曾叫百姓

严严地起誓说，今日吃什么的，必受咒诅；因此百姓就疲乏

了。 

我们听到约拿单大声说，我父亲连累你们了。（29 节）原文

是：我父亲连累这片土地了，要不是他愚蠢的起誓，我们的胜利

本来可以更大。从此以后，非利士人一直成为扫罗最大的敌人，

扫罗执掌以色列的国权，常常攻击他四围的一切仇敌（47 节） 

他一直无法征服他们，其中的原因之一就是我们现在读的这

段经文。这已经不是扫罗的偶尔愚蠢之举，他常常干这样的事。

请注意 24 节说的 因此这日百姓没有吃什么，就极其困惫。

（注：英译是‘他们遭受強大壓力 hard pressed）， 你在旧约

里，读到‘遭受強大壓力’，一般都是指以色列被仇敌包围， 而

这里却是因为扫罗起的誓，他们不能吃东西。他们遭受強大壓力

不是敌人强大，而是扫罗不准他们吃东西，真的是连累他们了。

以色列人进入应许之地，目的是要赶清除一切仇敌。扫罗起的誓

一点都起不到这个作用。这还不够，31-32 节，这日，以色列人

击杀非利士人，从密抹直到亚雅仑。百姓甚是疲乏，就急忙将



 

 

所夺的牛羊和牛犊宰于地上，肉还带血就吃了。 

一天的仗打下来，终于到了日落。以色列人实在饿得不行，

当场把牛羊宰了，连血一起生吞，这是直接违法利未记律法，直

接违法神命令说的。是扫罗所造成的。他们遵守人的规定却违反

了神的律法。扫罗实在是个不称职的领袖，把手下的人领进犯

罪。他们在流奶与蜜的应许之地，却因为愚蠢的誓言而不能碰神

给他们的祝福。 

这样的事情一直在发生基督教里，总有一些人想在神的律法

之上加上各种条规，以为能使人敬虔、圣洁，但常常起到反作

用，甚至引人犯罪。看看我们国家的历史就知道，禁酒引来各种

本来没有想到的问题。事实上，我们国家的酗酒问题远远超出其

它没有这类规定欧美国家。我们基督徒父母，应该小心。眼下我

们生活的文化告诉年青人，别急着成家，晚点结婚，先完成学

业，找到好工作，然后再结婚。我们应该告诉孩子，神设立婚姻

的目的之一是为了抵制性试探。禁止神说是好的、受祝福的，永

远不会带来那我们以为的圣洁、公义。保罗在罗马书说，你们

所传讲的那些不可吃，不可摸，不能拿，不能碰的规矩，都是

懦弱无用的小学。 

突然之间，扫罗变得很属灵，33-35 节 有人告诉扫罗说：

百姓吃带血的肉，得罪耶和华了。扫罗说：你们有罪了，今日

要将大石头滚到我这里来。扫罗又说：你们散在百姓中，对他

们说：“你们各人将牛羊牵到我这里来宰了吃，不可吃带血的



 

 

肉得罪耶和华。 扫罗为耶和华筑了一座坛，这是他初次为耶和

华筑的坛。 

这是扫罗第一次筑坛，这不是他习惯做的事情。他是在想收

拾自己的烂摊子。这回坛筑完了，饭也吃了。扫罗先是不让大家

吃饭，现在他不让睡觉。不管怎么说，敌人正在逃跑，乘胜追击

是应该不错的，但假如不是前面的愚蠢誓言，他们有充足的能

量，胜仗会更大。 

36-37 节 扫罗说：我们不如夜里下去追赶非利士人，抢掠

他们，直到天亮，不留他们一人。众民说：你看怎样好就去行

吧！祭司说：我们先当亲近神。 

有意思的是，这是圣经里第一次，祭司提出我们当先亲近

神。这本应该是王要求祭司来寻求神的旨意。扫罗同意了。37

节 扫罗求问神说：我下去追赶非利士人可以不可以？祢将他们

交在以色列人手里不交？这日神没有回答他。 

你或许以为这是个无人知道的迷。但当以色列人要求给他们

立一个王时，撒母耳在 8 章 18 节告诉他们，那时你们必因所选

的王哀求耶和华，耶和华却不应允你们。 

我们已经知道，你求问神，他不回答，那不是中性的，而是

个负面的。扫罗感到事情有点不对劲，但他没有想一下，是不是

我做错了什么事情？他大概想到了亚干犯罪的事情， 

请看他怎么说的：38-39 节： 扫罗说：你们百姓中的长老

都上这里来，查明今日是谁犯了罪。我指着救以色列永生的耶



 

 

和华起誓，就是我儿子约拿单犯了罪，他也必死。但百姓中无

一人回答他。 

他在等着人举报。大伙因着对约拿单的忠心，一言不发。很

有意思，神不回答扫罗，他的部下也不回答他。他一个人孤零零

地站在那里，与他的神隔绝、与他的民隔绝。40-45 节：扫罗就

对以色列众人说：你们站在一边，我与我儿子约拿单也站在一

边。百姓对扫罗说：你看怎样好就去行吧！   扫罗祷告耶和华

以色列的神说：求你指示实情。于是掣签掣出扫罗和约拿单

来；百姓尽都无事。扫罗说：你们再掣签，看是我，是我儿子

约拿单，就掣出约拿单来。 

于是他叫祭司拿出乌明、土陵，就像亚干事件那样挚签，把

人们分成组，乌明是受咒诅的那组，一步一步缩小范围，直到找

出责任人来。很奇怪，扫罗好像知道是约拿单似的，他让以色列

十二个支派站在一边，他和约拿单站在另一边。圣经里从来没有

这样的挚签法。最后，挚出约拿单。请听扫罗的语言，43 节 扫

罗对约拿单说：你做了什么事？我们听到过这话，不是吗？这

是扫罗擅自献祭后，撒母耳对他说的一模一样的话。他不是祭司

却在献祭，撒母耳对扫罗说：你做的是什么事呢？（13 章 11

节）（注：和合本的翻译两处稍有差别） 

扫罗是在把自己犯过的罪推到约拿单头上，相提并论。约拿

单的回答显出了这个结果简直是闹剧。约拿单的话在希伯来语里

就是‘我只用舌尖舔了一下’，约拿单轻描淡写的描述把扫罗的



 

 

愚蠢和他的对惩罚的要求放大到极处。这样我就死吗 （或死

吧）我正在战斗之中，尝了一下蜜，现在要被处死。 

扫罗的愚蠢在每个人眼前一览无余。这就是他们的王，这就

是他在他的国度里推崇的义。约拿单没有推脱，而是暴露了自己

父亲的蠢行。奇怪的是，扫罗看上去根本没有一点后悔之意，

说：约拿单哪，你定要死！若不然，愿神重重地降罚与我。 

我们在士师记 11 章里见到过这事，耶弗他起的誓愚蠢之

极，当他意识到，这将置自己女儿于死地时，对女儿说：哀

哉！我的女儿啊，你使我甚是愁苦，叫我作难了，他简直就想

自己去死。但扫罗不是这样，没有撕裂衣服，没有后悔，只说，

约拿单啊，你必须死。奇怪的是，我们已经知道谁给以色列带来

麻烦，约拿单也告诉我们， 我父亲连累你们、连累这片土地

了，但扫罗自己既不认为自己有问题，因此也不负起任何责任。

公义的约拿单将要为他父亲的罪被惩罚，看到约拿单，我们看的

了我们想要的王，但约拿单因着父亲的罪，已经不是合格王贮，

他们的家庭已经被弃绝。 

这个故事实在很美，百姓一直沉默，现在他们终于对扫罗开

口说话，45 节：百姓对扫罗说：约拿单在以色列人中这样大行

拯救，岂可使他死呢？断乎不可！直接说就是，你不可按你自

以为正的做。他们起誓， 听上去像是威胁扫罗，你别想碰他一

根毫毛： 

我们指着永生的耶和华起誓，连他的一根头发也不可落



 

 

地，因为他今日与神一同做事。于是百姓救约拿单免了死亡。

他们是如何论到约拿单的？因为今日神与他同在。在捍卫约拿单

的时候，看看扫罗是怎么样遭羞辱的：王没有救他的子民，反而

是他儿子救了他们。 

这个故事的确很美，但我们到底如何来看待这个故事？这和

我们有什么关系呢？我们可以想象一下那场景，刚才扫罗、约拿

单、百姓之间的这段讨论，简直有点像是一部恐怖电影。牛羊被

宰杀，当场连血带肉吃了，身上都沾上了血；扫罗叫人搬来石

头，地上到处都是血；血与罪处处皆是；誓言被违反，律法被违

背，一个人被定罪。扫罗已经被指连累了以色列，约书亚记里描

述亚干故事的话和这里完全一样；那里挚签挚出了有罪的亚干，

这里却挚出了无罪的救主；他站在了有罪之人的位置上，承受审

判；这个因着他的罪被拒绝的王，签没有落在他头上；而约拿单

却被定罪。由此，我们的眼睛打开，看到了我们想要的王。我们

看着站眼前的这两个人，试着回答这个问题：我们期待的什么样

的一位王？我们已经认识了扫罗，他不是答案；约拿单也已经不

可能了，我们想要的就是像他这样的王，不是那种因自私愿望立

下愚蠢誓言，想要保护自己名声的王；我们要的是另外一位，是

那位被定罪的、服侍、拯救国家的，神与他同在的那位。我们的

眼睛将会见到这一位王，我们的罪被遮盖，而他没有犯罪却被定

罪；他被定罪是因他父亲亚当所犯的、我们都有份的罪；我们会

看到签挚出在他身上，你、我、扫罗这样的罪人可以被释放；我



 

 

们也听到救主的哀求 我的神！我的神！为什么遗弃我？就是这

位救主，这位王，今天邀请你来跟从他；我们跟从的救主是一位

一直在服侍我们而不是自己的主。根据圣经，仇敌已经被击败，

我们所从事的是追杀仇敌、打扫战场的事工。现在他邀请你来参

加这圣餐，来与他的身体和宝血有份。每个礼拜他都供应我们服

侍我们，这圣餐比蜂蜜更甜，明亮我们这些信靠他之人的眼睛。

他的宝血他的身体坚固我们，使我们永远和他相连，改变像他。

虽然有时候我们离开这里的时候，就好像没有王似的，但他一个

礼拜接一个礼拜地来，宣告他的全权，他的怜悯，邀请你来品

尝，来为争战得力量。有时候我们像扫罗那样，自私，愚蠢， 

寻求自己的利益，但他一次又一次地寻找我们，喂养我们,

赐给我们力量，来走天路， 来荣耀他的名！  我们一起祷告。 


