
传道书系列讲章（10） 

吃，喝，享用 

传道书 9 章 1~12 节 

普杰西牧师 2021 年 10 月 17 日 

翻译：王兆丰 2025 年 5 月 18 日 校对：甘晓春 

healingwings.net 

 

希腊神话中的西西弗斯，用双手奋力把一块大石头往山顶上推，

希望推到山顶后石头会从另一侧滚下去。每次推到山顶时，大石头的

重量使石头往回滚，一直滚到山脚下。他只好吸一口气，再次往上推。

西西弗斯大汗淋漓，脚下的山坡上尘土飞扬。这就是希腊神话中得罪

了宙斯之后的惩罚，西西弗斯必须永远地往山顶推那块大石头，但永

远推不过山顶。法国哲学家科努读了这个故事后说，这就是活在世界

上的人类的比喻，我们的生活就是这样，不停地往山上推石头，但永

远没有头。这就是我们徒劳的生活，特别是，到头来死亡来到，使得

这一切看上去荒谬无意义。他接着写道，我们追求秩序、理性、客观

真实，但我们的存在不断地显示，我们只有混乱、迷惑、无意义，最

后以死亡结束。死亡盗取了一切可能存在的意义。那么解决方案是什

么？人生是不是就这样了解了？他说，不，这不可能是正确的答案。

他说挣扎本身就足够充满人的心。所以，人生的目的就是往山上推大

石头，然后看着它再滚回来。咬着嘴唇承认，这就是人生最大的意义。 

https://healingwings.net/


这能够充满你的心吗？假如说这样的挣扎不能充满你的心，那么

问题是，什么能够？看上去这的确是令人沮丧的现实。但传道书作者

说，有一样东西可以充满我们的心，并且他给出了理由。虽然从他的

教导里，在我们看来并没有那么直接明显。今天早上我们要来看两件

事情，一是确定，二是不确定。然后来看由此而来的生活喜乐。 

第一件事情是确定，死亡是确定的。你可以从传道书 9章最后的

这些话里看到： 

我将这一切事放在心上，详细考究，就知道义人和智慧人，并

他们的作为都在神手中；或是爱，或是恨，都在他们的前面，人不

能知道。 

凡临到众人的事都是一样：义人和恶人都遭遇一样的事；好人，

洁净人和不洁净人，献祭的与不献祭的，也是一样。好人如何，罪

人也如何；起誓的如何，怕起誓的也如何。 

在日光之下所行的一切事上有一件祸患，就是众人所遭遇的都

是一样，并且世人的心充满了恶；活着的时候心里狂妄，后来就归

死人那里去了。 

与一切活人相连的，那人还有指望，因为活着的狗比死了的狮

子更强。活着的人知道必死；死了的人毫无所知，也不再得赏赐；

他们的名无人记念。 

美国人说，你有两件事情是确定的，那就是死与税。这看上去就

是传道书作者感兴趣的，当然他对你的税没有兴趣，但他的确要提醒

你，你的死亡是确定的。在察看了世界，察看了生活，察看了一切之



后，他说，人的作为都在神的手里，神掌控一切。我将这一切事放

在心上，详细考究，就知道义人和智慧人，并他们的作为都在神手

中，这里我们听出了一种不同的敬虔口气：神看见一切，知道一切，

衡量一切，他在观察，到了时候，他会奖赏。但这不是作者所说的。

下半节我们注意到：并他们的作为都在神手中；或是爱，或是恨，

都在他们的前面，人不能知道。 

作者说，神对人的作为是爱或恨你是不知道的，你不能看着自己

的生活，说，这样的事情发生，一定说明神喜悦我；那样的事情发生，

神一定不喜悦我。我们没有这种看透生活背后原因的能力。也就是说，

从外面看，人永远不知道神是否喜悦。为什么？因为他说，从最高意

义上说，临到每个人的事情都一样。既然每个人都会来到坟场，你不

能回头看每件事情说，这就证明你是好是坏。既然每个人最终都埋进

土里，那么神对我们的生活评价，是好是坏，是爱还是恨我们怎么能

知道呢？因此，作者回到他的论述上说，你是无法解读神的护理之工，

你不可能从你所作所为上得出结论，你是否赢得了神对你的偏爱。这

一句话就戳破了那种现在流行的所谓‘你宣告，你就得到’，只要你

有足够大的信心，健康也好，财富也好，成功也好，你都能得到的成

功神学教导。你不能看着你得到的祝福说，你看，这就说明我做的对

做的好，所以神祝福我。作者说，这不是真对，因为你不知道。一般

说来，护理不是一种理解神对你的态度的安全指南。 

不仅是神的爱或恨不能以我们的观察为准，因为我们每个人都必

死亡是观察得到的。第节他说： 

凡临到众人的事都是一样：义人和恶人都遭遇一样的事；好人，



洁净人和不洁净人，献祭的与不献祭的，也是一样。好人如何，罪

人也如何；起誓的如何，怕起誓的也如何。 

死亡对所有人都一样，无论是你的善你的义还是你的恶，所有可

以把人与人分别开来的东西都一样，死亡临到每一个人。你能想象一

下吗？一个忠心的犹太人听到这话会怎么想？无论你是否是盟约之内

的人，你是否发过誓言说，至于我和我家，我们必侍奉耶和华，你也

照样要死，这会对他们产生极大的震动。他们是神的子民，是神所爱

的人，好事一定会临到他们。但作者说，说到生活艰难，你们并没有

因为是神子民而受到特殊保护。这不仅对他们产生震动，也同样对我

们产生震动。神并没有给我们特殊应许说，别担心，这些事情不会发

生在你身上，因为你是属我的。这不是我们生活在这个世界上的现实。

他说，这是日光之下的大祸患。同样的事情，同样的祸患发生在每一

个人身上，无论你是好是坏，义人还是恶人。他说，这不公平，这是

这个世代的大祸患。所以，他直面邪恶、祸患，说，我要直截了当的

说出来这是这么回事，同时他也说，这是祸患，它显出了我们的恶。

每个人的里心都充满了恶。义人和恶人都进坟墓的确非常可怕，但他

也说，即使是义人，其实也并非那么的义，人人都有罪。第 3 节：

在日光之下所行的一切事上有一件祸患，就是众人所遭遇的都是一

样，并且世人的心充满了恶；活着的时候心里狂妄，后来就归死人

那里去了。 

人人都失败了，从一个角度上讲，坟墓对我们作见证，因为世

人都犯了罪，亏缺了神的荣耀。 

因此，死亡是一个最容易让得出来的咒诅，哪怕神已近救赎了我



们，使我们成为他的子民，我们也还是会有同样的结局。根据作者，

坏事的确会发生在好人身上，这是真实的。同样真实的，是没有人真

的是完全的好人。没有人因为完全公义而能够越过坟墓。同样，那些

神称为属他的人，也有许多祸患临到他们。他说，自从人类堕落，这

些事情就是这个世界的复杂之处。也正是因为世人都犯了罪，有时候

不幸的是，义人很年轻的时候就死了。请注意他对前面他所说的话而

言，总体上说，每个人都死，是因为罪。但你不能说，这个人死的早

是因为他那个特别的罪，而那个人活得久是因为那人蒙了神特别的眷

顾。因为这两件事情都是真的。这是死亡的确定性。 

然后他论到了生活的不确定性。他说，你不能靠着猜测，生活没

有一个固定的规律，虽然我们希望这个世界有规律，你做的对，就得

到好结果。或者你知道哪些是好事，你就可以猜到会带来的结果。 

11 节，又转念：见日光之下，快跑的未必能赢；力战的未必得

胜；智慧的未必得粮食；明哲的未必得资财；灵巧的未必得喜悦。

所临到众人的是在乎当时的机会。比赛结果不永远都是属于脚步快

的人，战斗胜利也不总是属于强者。强者跑得快，聪明的赚的多，世

界应该是这样，但他说，事情并非都是这样，有时候是这样，有时候

并非如此。作者说，总是有太多使我们感到不舒服的例外。请看他是

怎么说的：在日光之下所行的一切事上有一件祸患，就是众人所遭

遇的都是一样。你无法猜得出来。他说，时间与机会对大家都一样。

包括最最可怕的灾祸，你也无法看得出来。你就像一条鱼，高高兴兴

地顺水往下游，大概该吃午饭了，却不知道自己一口咬上了钩子，成

为别人的午餐。事情突然发生，你根本看不出来。原来人也不知道



自己的定期。鱼被恶网圈住，鸟被网罗捉住，祸患忽然临到的时候，

世人陷在其中也是如此。 

你上班路上看到路边那辆出了车祸的车，那人早上醒来的时候根

本没有想到过，今天会是这样。事情就是这样发生了。你是无法知道

的，就像鱼被网圈住，鸟被网捉住。祸患看上去随机发生，事件和机

会发生在我们大家身上。死亡是确定的，要来的，但是我们的生活不

确定，你不能靠理性来分析。在死亡的确定与生活的不确定这两个真

实之间，许多哲学家说的结论是，这简直是疯狂，你活在这个混乱的

世界上，知道你会死，而又不能控制明天将会发生的事情，你明天早

上怎么还可能起得来，做任何有意义的或者快乐事情？ 

这两件事情的确存在，死亡和生活不可理喻。我们能够得出什么

结论呢？我们如何生活呢？就此放弃了吗？你不是第一个这样想的人，

或者像一开始我们提到的那个法国哲学家科努一样，咬紧嘴唇说，让

你的心挣扎吧，我们在这里拥有的就是痛苦。或许比科努咬紧嘴唇的

建议更难的是传道书作者的建议：可以被看作是给我们做的三明治，

三明治的上面一片面包是：死亡是确定的，底下的那片是，生活是不

确定的。中间则夹着肉，他说，睁大你的眼睛，张开你的口，享受你

的生活吧。请注意这里的动词：去，吃，喝，快乐。你只管去欢欢

喜喜吃你的饭，心中快乐喝你的酒，因为神已经悦纳你的作为。 

假如我们理解的正确，作者要我们面对这件我们很难接受的事情，

他是在说，如果你们听懂了我的话，结论就是，你不要穿上麻衣撒上

灰，而是一直穿上洁白衣服，一直用膏油浇在头上。 



第 8 节，你的衣服当时常洁白，你头上也不要缺少膏油。 

这和我们的正常思维相反，既然生活如此艰难，前景如此暗淡，

令人伤心，那么就应该穿上哀悼衣服。但他说，我要你们穿的正相反，

穿上庆祝外衣，洁白衣服，头上擦膏油，散发香味，预备好去享受这

个世界能够提供的。我们不得问，为什么？他的答案是，神很慷慨，

已经悦纳了你的作为。 

第 10 节，你只管去欢欢喜喜吃你的饭，心中快乐喝你的酒，因

为神已经悦纳你的作为。 

这是神赐给我们在这个空虚生活里让我们享用的东西。假如我们

想要追求想要赚得我们以为抓得住的东西，那么我们的生活就是空虚，

因为你永远不可能一直拥有下去，这是不可能的。那么，如果我们不

想这么做，而是享受神所赐给我们的，这就可以使我们心中快乐。因

为我们都是会死的。死亡会把我们拼命打拼赚来的都偷走。如果神说，

我已经悦纳你所做的了，你没有什么再需要获取、增加，需要在这个

世界上出名了。想一想吧，我们存在，这个世界存在，神是赐这一切

的。他准予了这样的存在。我们在教会论系列里讨论过这个问题，神

为什么这样做?神造我们不是因为他需要任何东西。你妈妈喜欢你，

我喜欢你，你的朋友喜欢你，但神造了你，不是因为你能够为他带来

任何东西。创造万物的神，父、子、圣灵永恒存在。他不需要我们给

他任何一点帮助。这就意味着，你我的存在很简单，就是因为神想要

我们存在。这在他眼里看为好，也就是说，他完全出于自由的作为，

他不需要加上任何东西。并且，他对自己所创造的一切说话，称之为

都甚好。这就是传道书作者所说的，神已经悦纳你的作为。你只管去



欢欢喜喜吃你的饭，心中快乐喝你的酒，当同你所爱的妻，快活度日。 

神创造了一切，赐给了你美物，悦纳了你的作为，你就去享受神

的恩赐吧。他出于乐意创造了一切，为的是让这一切使人快乐。他造

了世界，不是只给人一份口粮，让他们就这样活下去。他造了伊甸园，

圣经告诉我们那里不仅有果腹食物，并且品种繁多，悦目且可口，让

人吃了快乐，那是一个充满丰富与喜乐之地。他告诉我们的第一个父

母，园里的各样果子你们都可以尽情享用，只有那一颗树上的你们不

可吃。园子里的树不仅结果子，产坚果供人吃，还有酵母随风飘到葡

萄上，魔术般地酿出葡萄酒来，这个配方只有神能够使其产生，并且

说，喝了可以悦你的心。神学家罗伯特·卡朋这样写道：食物是不必

要的日常美善圣礼，为了不断提醒我们这个世界的美味永远多于实用。 

这并不是必要的，神不必但他造了出来，这都是他赐给你的礼物。

我们的责任就是享受这礼物。如果你问自己，我应该做什么？你应该

满心喜乐地接受神的礼物。不仅是旧约，保罗在提摩太前书第 4 章对

提摩太说，他们禁止嫁娶，又禁戒食物，就是神所造、叫那信而明

白真道的人感谢着领受的。凡神所造的物都是好的，若感谢着领受，

就没有一样可弃的。 

保罗读旧约说，万物都美好，因为这是神说的。你需要做的就是

心存感恩地领受。 

切斯顿说，你饭前祷告，这很好。但我在看戏剧前，听音乐会前，

欣赏歌剧前，翻开书阅读前，练习素描前，打拳前，散步前，游戏前，

跳舞前，用笔蘸墨水前，我都祷告感恩。 



 

你看，感恩的最高形式之一就是享用神所赐的礼物。你们做父母

的都知道，你送给他们礼物的时候，不是让他们说谢谢，谢谢，谢谢！

听到一遍就好了，但是看着他们拿着他们想要的礼物时所显出的那份

高兴劲，也使得你高兴。你知道神说什么？我想让你们因着我所赐的

高兴快乐，你因你的喜悦而喜悦，所有一切神所赐的都是他美善的象

征。但他所赐的有一个实验，那就是我们容易忘了神自己就是最美最

善的；他所赐给你的礼物每天都在你身边。想想圣经是怎么说的：耶

和华的道理典章胜过蜂房滴下的蜜。假如你没有享用过甜美的、可口

的食物，你就不能知道神的美善神的判断。假如你没尝过蜂蜜浇在黑

巧克力上，那我向你大力推荐。弟兄姐妹们，我们不必为喜欢美好的

东西而感到内疚，但是问题是，整本传道书告诉我们，当你把好的东

西视为最重要的，紧紧抓住不放，使它们成为我们自己赚得的利益，

成为最有意义的，不是把它们作为来自神的礼物领受、享用，而是把

这些东西当成‘神’，来代替创造这些、恩赐这些的真神。所以作者

说，这是神所赐，你们享用吧。既然神这样说，那么你就应该响应，

领受，享用它们，荣耀他的名。同时知道，你不能占有它们，不能带

走它们，它们也不能改变你。你看，今天你活着是一个机会，但你不

能够控制一切，也不知道什么事情会发生。所以神说，信靠我，跟随

我。之所以可以这样，是因为假如你认识到，生活就是一个必然失败

的游戏，因为最终人人都进坟场，你是不可能打败这个系统的， 

因此你不必恐惧害怕，也不要以为自己是超人，在这场游戏中能

够胜出。神说，你就死了心吧，没有任何东西是你可以赚得多，只有



你可以享用的。既然是这样，那么你当如何生活？ 

作者说，神已经悦纳了你，一切都来自于神的手，假如此时此刻

因着神的护理之工，这些东西在你手里，那么你就享用吧。假如你能

够一生都被神悦纳，而不是自己想追求得到神的悦纳，或者试着做一

些努力来赢得神的悦纳，那你的生活将会是什么样子？这就是作者对

我们的挑战，假如你知道神已经悦纳了你呢？有意思的是，作者在这

里讨论的只限于被造世界，还没提到我们在基督里被神拯救。我们的

救主为我们的罪而死，为我们被神称义而复活。想一想基督为你所做

的吧，我们不是这里那里有点问题，发点脾气，而是我们的罪孽过犯，

我们冒犯了神。耶稣基督是为了我们的最严重的罪死的。因着他的复

活，现在你完全被神悦纳，因着你已经在基督里面，他悦纳了你的作

为。就好像你已经交上了你的大考卷子、答辩了你的毕业论文，老师

也已经批阅完毕，你只需要再等四五天就行了。这时候你做什么？神

已经悦纳了你，你不需要做任何事情来把你自己与神在基督里的爱隔

绝开来。 

根据传道书作者，你不需要再做什么，生活下去。我们被悦纳已

经是板上钉钉，没有任何事情可以把它翻转过来，哪怕你搞砸了，哪

怕你的基督徒生活过得不怎么样，哪怕你使你的父母、或者配偶、或

者孩子，甚至你自己感到失望，甚至到了坟场的时候。如果神悦纳了，

再没有什么你需要获取、赚得了。你的力量，你的弱点，你的伟大，

你的失败，在基督为你成就的事情上都不能增加任何一点，因为它们

都已经无关重要了。他所成就的使你成为今天的你，他已经为你赢得

了胜利，所以，凡在基督耶稣里的就不定罪了。不管你的感觉如何，



这一点不会改变。虽然这是一次性的宣告，但我们需要不断地重复。

科努说这是充满人心的挣扎，但我要告诉你们，挣扎已经结束，你已

经被神悦纳。接下来呢？你只管去欢欢喜喜吃你的饭，心中快乐喝

你的酒，当同你所爱的妻，快活度日。 

我们一起祷告。 


