
healingwings.net 

约伯记 

普杰西牧师 2020 年 11 月 15 日 

翻译：王兆丰 校对：甘晓春 

 

我们中间新来的，不了解我们教会每年一度的基督再临节，

从下个礼拜天到圣诞节前的那个礼拜天，在这四个礼拜里，我们

的讲道和活动会集中在最后审判，等候盼望基督再来这个主题上。

眼下我们正在讲路加福音系列，因为和再临节主题有关，我计划

下个礼拜讲路加福音 19 章（注：请参见普牧师的路加福音第 59

讲），因此今天正好有一个空档， 我决定来做一次我从来没有做

过的事情，一次讲完整个一本圣经。或许我们会发现这不是个好

主意。上一次我这么做是腓利门书，那才一章，这次是约伯记，

共 42 章。结果大概不会太受欢迎。但我认为这和上个礼拜我们讲

的主题有一定关系，也就是这个问题：我们如何对待今生的受苦。

我敢肯定，你们大概都听到过这样的问题：为什么坏事发生在好

人身上。无论如何，一个事实是，你要么是个受苦的人，要么你

和受苦之人很近。问题是，你如何谈论这个问题？如何与这样的

人交谈？不是那种因为在停车场里找不到理想车位的焦虑烦恼，

而是正处于极大痛苦中的人。 

现在就让我们一起来学习约伯记。作为简介，我们来看一眼

幕后所发生的事情。约伯记的第一，第二章让我们看到一般情况

https://healingwings.net/


下，作为人所看不到的事情。我们看到天上不可见范畴里面所发

生的事情。那个地方是我们到不了的，那里发生的隐秘事情，我

们也无法企及。我们所知道的只是昨天发生的新闻，或者预期明

天会发生什么。但我们在约伯记里看到，在那不可见范畴里，事

情是怎么发生的，它们又是如何进入我们历史或者生活中。在那

个隐秘处，我们听到神与撒旦之间的对话。撒旦来到父神面前，

果然不出所料，它就是个控告者，就像一个法庭上的检察官，又

像一个控方律师，控告神的子民。它的指控是，约伯当然跟从你，

他是一个好基督徒就因为他的小日子过得美满。很好的邻居，快

乐家庭，身体健康，极其富有，他当然敬拜你。假如他没有了这

一切的舒适，后果必截然不同，你看他还会不会这样爱你。有意

思的是，这些就是有些基督徒在教导的东西。你怎么知道你是神

的孩子？当然是神的祝福，这是最最明显的。如果你在做你应该

做的，神就会以丰盛的生活来祝福你。当然，这样的成功神学在

圣经的这卷书里被击得粉碎，这样的生活是根本不可能的，你不

可能读约伯记而过上这样的蒙福生活。撒旦说，只要你拿走他的

东西，你面前的就不再是个顺服的好人，而是一个发脾气的宠儿。

神准许了魔鬼，一天之内，约伯的财物蒸发了，牲畜不是被盗走

就是死了，孩子们的欢乐笑声消失了，如此可怕的灾难来的如此

突然。假如你看一看古代人甚至现代人关于死亡的态度，寿终正

寝是个祝福，暴毙则被视为咒诅，你一定干了坏事，被神惩罚。 

约伯不仅遭遇了巨大灾难，连自己的孩子们都死在他眼前，



至少表面上看，他一定做了什么得罪神的大恶，招来神的审判。

我们从约伯不停地替孩子们向神献祭，以免万一他们做出什么得

罪神的事情，可以看出他的那颗心。从自己的环境上看，如此突

如其来的灾难会一定让他悲痛的难以复加。这当然需要一颗智慧

之心来面对。尽管如此恐怖，圣经在这里清楚地教导我们，第一，

受苦并非一定是罪的后果,恰恰相反。神问撒旦说：你曾用心察

看我的仆人约伯没有？地上再没有人像他完全正直，敬畏神，远

离恶事。 

这就是约伯失去一切的理由。针对那种说罪永远都带来受苦

的说法，神说，在这种情况下，约伯是无可指摘的。这里我们看

到神与这件事情直接相关，他允许撒旦进行这个试验。神让我们

瞥了一眼天上的法庭，然后又回到地上。你我都有每天的生活经

历，这里需要我们来解释生活中的苦难问题。 

接下来就是约伯怎样对待他的苦难，他的朋友如何鼓励他。

想一想你自己的情况，对那些神为什么这样做的问题，你的答案

是什么？不管你喜不喜欢，你在回答一个神学问题。你的回答是

有理的吗？是不是像约伯和他的朋友那样？或者还是神给出的答

案？ 

我们先来看约伯记的智慧。你大概早已听说过，生活不公平。

约伯的朋友们来安慰他，他们是以利法、比勒达和琐法。一个是

哲学家，一个是传统主义者，一个是自以为是的人。 

哲学家以利法说，我认真思考了人生，得出了结论。另一个



说，事情本来就是这样，这就是人的传统。然后是那个自以为是

的，无论如何他认为自己是正确的。我们读约伯记有一个危险，

就是我们轻易就把这几个人给忽略了。但是不要忘记，我们自己

遇到苦难时，或者别人遭到不幸时，我们一直在作结论，就像约

伯的这几个朋友一样。你们一定注意到了，这几个朋友都信神，

他们都知道圣经，他们都说圣经真理。我想这是约伯记最难的地

方。他们都知道真理，都作出关于真理的声明。很多次，律法在

他们一边。他们拿起圣经，查看了所发生的事情，做出结论：生

活必定是公平的，因为神是公义的。这两件事情至少是这个前提

下的结果，即：如果你行得正、做的好，圣经说，好事就会临到

你；顺服神，就必蒙祝福。圣经里有许多这样的经文，绝对支持

这个真理；如果你做的不好，那么坏事就会临到你。圣经同样也

有许多许多经文支持这一点。作为父母，我敢肯定你们常常都在

应用。圣经也教导我们，神永远都是公义的，他做的永远都是对

的。那么你查看一下约伯的例子，既然这个世界永远是公平的，

你做的好就有好结果；神永远是美善，永远是公义。 既然发生在

你身上的是邪恶， 那么我们能够得出唯一的结论是什么？你能找

出他们所说的任何一个前提是虚假的、错误的吗？所以，唯一的

结论只能是你干了坏事、行了恶。不然的话，神就是不公平了。

我们知道这不可能，所以一定是你的问题。这不也是我们自己的

生活面对的问题吗？当不好的事情发生在你身上时，或许你不一

定表达的那么清楚，但你会想，一定是我做错了什么，那些没人



知道的事情，后果终于来了。或许我们看着别人身上发生的事情，

说，你看，他跑不了的吧。 

连约伯的那几个朋友也承认说，我们认识你，了解你，我们

没看到你做了什么伤天害理的事。我们没看到你到底有什么大罪，

但我们也知道一个逻辑，所以可能的答案只有一个，你一定有什

么隐藏的罪，还是承认吧。22 章 5 节以利法说：你的罪恶岂不是

大吗？你的罪孽也没有穷尽。 

虽然他们承认说我们不知道你是否有任何罪恶，但那一定很

可怕，因为可怕的事情已经发生在你身上了。他们把世界描绘成

只有光明磊落的圣徒和死有馀辜的罪人。约伯落得这般光景，只

能有一个结论，他也是一个罪人。这就是为什么神给了我们这卷

智慧书，这就是为什么，也是唯一一次，神让你看到在他隐秘之

处所发生的秘密之事。这秘密就是：在这个特殊的故事里，约伯

遭受的患难和他的公义生活有关。凭着他们的肉眼，约伯的朋友

们是永远不可能看得出来的。 

这是我们学到的一点智慧：神的美善和他对我们的爱，我们

对他的爱，并不意味着我们的生活就没问题。这教导我们一个简

单的真理：生活不公平。假如你期望生活应该是公平的，如果你

对自己的言行评估很不错，从而得出的结论，那你对今生一定会

失望沮丧的。另外我们也学到，我们的罪和我们的受苦不能一对

一地联系起来。假如是这样的话，那我们难道不应该一直受苦吗？

要是这样，那我们的问题就不是灾难，而是喜乐。正是因为约伯



朋友们的错误信念，使得他们得出结论，他是一个大罪人；使得

约伯得出结论，他们是糟糕的策士。这是真的，因为约伯说：我

听了许多这样的话，你们安慰人，反叫人愁烦（16 章 2 节）。所

以，如果你想要安慰人，不要对某个特殊的情况进行逻辑分析。 约

伯的朋友知道真理，他们的问题是过分强调他们对真理的理解。

他们应用自己知道的真理的时候，却看不出自己思维里矛盾的地

方。我们中间养育孩子的人，帮助、辅导弟兄姐妹的人，甚至我

们思想到自己的时候，应该小心，或许我们知道真理，但并不总

是正确地应用真理。因为我们并不知道所有的真理，因此我们根

本不知道我们自己体系里的矛盾，也无法调和这样的矛盾。我们

的理性思维，我们希望的好人得好报的愿望，不会使我们得到满

意的结果。罪永远带来痛苦，这是真的，这是圣经的教导。但反

过来，受苦永远都是因为罪，则不是真的。我们错误地以为上面

这两件事情是相同的，但圣经明确说不是这样的。因此，谦卑与

同情远远高于理性思辨，应该是我们的基本态度。约伯记第一第

二章告诉我们，我们知道一点显明的事，然而我们却根本不知道

神在他的大计划中的旨意，因为神没有告诉我们这样的信息，我

们是不可能得到的。所以，我们在往前走的路上，必须要谦卑。 

我们从约伯记学到的第一件事情是生活不公平。第二件事情

是，神不是邪恶。这或许可以使你感到稍微有点安慰，但我们仍

然面对一个巨大困境，这一点约伯自己清楚地看到，他说，我知

道我没做错什么，我也知道这是神的作为。他说他不得不做出的



结论是，神在微笑，一定不在乎这样的事情。在我们继续下面的

讨论前，我真的想要引起你们的注意，这是件相当重大的事情，

不仅是在这个故事里，也在你自己的经历里。假如我们不直接面

对，很可能会得出糟糕的结论。约伯把发生在他的家庭，他的牲

畜，他的财产上的事情归结在神身上，虽然那是魔鬼的建议。我

们一般听到的教导是，那不是神做的，而是魔鬼所干的，好像就

能够使得神解脱责任。要知道，魔鬼也必须得到神的许可，不然

的话，它根本不能碰一下约伯的毫毛。而约伯则把这一切都归咎

与神，你注意到了，神从来没有否认这一指责。我们在第一章里

读到，约伯起来，撕裂衣服，剃了头，伏在地上下拜，说：我赤

身出于母胎，也必赤身归回；赏赐的是耶和华，收取的也是耶和

华。耶和华的名是应当称颂的。在这一切的事上约伯并不犯罪，

也不以神为愚妄。 

我们很难完全理解这件事情。约伯说，这一切都是神所赐，

全教会都齐声说，阿门。然后他说，同样，也是神取走了这一切。

我们不同意，说，神可不是这样的。作者怕万一我们错过了，加

上一句：他并没有犯罪。在约伯的脑子里，既然一切都是神所赐，

一切也是神取走，那么他的结论是，神根本不在乎，对邪恶他只

是微笑而已。我们在约伯记里读到这些事情的展开，看到约伯这

样的解读，是相当令人心碎的。他是说，他能够感觉到神脸上的

微笑。我敢肯定，我们大多数人在自己的基督徒生活中，都有过

这样的经历：刚信主不久，你祷告，神就应允。他赐给你足够的



东西来坚固你的信心。我们根本不会想到这样的事情会改变。那

种如此接近神的感觉非常真实。然而十年后，你觉得神默不作声，

离你远远的。你会想，是不是我失去了信心，大概这不是真的？

过去的美好感觉没了。约伯一定经历了这一切，他变得和他的朋

友们一样，对神说，你向我变心，待我残忍，又用大能追逼我。

他说，神啊，你不再爱我，残忍地对待我。 

在第 7 章他对神说: 为何不赦免我的过犯，饶恕我的罪恶？ 

你为何把我当成你的箭靶？我知道你早有此意，我若犯罪，你就

鉴察，不肯赦免我的罪。 

接着在第 10 章说，你亲手造我塑我，你赐我生命给我慈爱，

你的眷顾使我保全性命。但你心中藏着计划，我知道你早有此意。 

约伯是在说，我算什么？你竟然这样对付我？就像一个暴君，

先把人给喂肥了，目的是为了宰杀。这是约伯记里一些最令人痛

心的话 ，因为他只从表面上看世界的运作，然后重新定义神是谁，

定义人在世上的目的。也就是说，约伯眼看着这一切在他眼前展

开，他总结出了一个神学观点，得出结论说，这个世界就是这样

运作的，我看到这些残酷事实，这一定是关于神、关于人的。他

大概在重写诗篇第 8 篇：人算什么，你竟顾念他？世人算什么，

你竟眷顾他！ 你叫他比天使微小一点，并赐他荣耀尊贵为冠冕。 

你派他管理你手所造的，使万物，就是一切的牛羊、田野的兽、

空中的鸟、海里的鱼，凡经行海道的，都服在他的脚下。 

诗篇第 8 篇作者看到神是何等伟大，他对人又是何等的怜悯。



而约伯在第 7章里说，神啊，人算什么，你竟这样看重他，这样

关注他？ 你天天早上察看他，时时刻刻考验他。 约伯是在说，

神啊，我想到人，你这样造了他，为的是要时时考验他。很明显，

约伯凭着眼见对神的美善心里充满挣扎，然而他凭著信心仍然能

够盼望找到他认为他所认识的神。他说他想要向神申诉，惟愿我

能知道在哪里可以寻见神，能到祂的台前！我就在祂面前将我的

案件陈明，满口辩白。 我就在祂面前将我的案件陈明，满口辩

白。 

有意思的是，这整卷约伯记里，他抱怨人对律法的解释，而

不是抱怨律法本身。我说，我知道苦难一直发生，但这对你我意

味着什么？从发生在我身上的看，苦难一定意味着你不爱我，一

定意味着我不是你的孩子。在这个试炼中，约伯遭受的苦难不是

因为他做错了什么，也没有得到神的解释。他得到的就是你一直

得到的；你有生命，但你不知道生命到底是为了什么。这是我们

信仰中，当生活不公平的时候，我们从出生到坟墓之间每天都面

对的一个尖锐问题。唯一可以行得通的答案，神就是恶，他不在

乎对着人的苦难微笑，他不愿意善待他的子民。 

刚才说了，我们学到的第一件事情是，生活不公平。我们也

要来学习神不是恶，我们不是神。约伯公开说话，他知道自己没

有做错什么，他想要清白。他说，我要到神面前，在神的法庭面

前，当著神和魔鬼的面，我想要还我清白。他希望听到神说，他

没问题，他在我眼里看为正，他盼望出庭的一刻的到来。神出现



了，来显给他看，但不是他所想要的。神在 38 章出现，他没有接

过约伯和他朋友们的对话。而是粉碎了他们的问题，说，我对你

们的问题根本没兴趣。我有自己的问题，我对你们根本没问的问

题也有答案。说到底，我是所有人都必须面对、都必须回答的那

一位。约伯和他的朋友们陷在他们的今生之中，面对的都是生活

中的直接问题。你我每天早上醒来也一样，我们以为全世界都围

绕着我们的问题，这是无法避免的，因为我们的头脑里充斥着这

样的问题。我们是我们所知道的最最实际的现实。我们无法进入

别人的头脑，因此我们不得不强迫别人都围绕我们的问题转。这

就是我们的生活，我们很难到处窥视。我们早已陷入了这个世界

围着我们转的状态，但神没有陷入。他说，不仅是你的问题问错

了，你的问题本身就错了。今天早上旋风中的神来到约伯面前，

来到我们面前，他要调节我们的思维方式，给我们正确的问题和

正确的答案。约伯的错误假设，你我的错误假设，是神应该向我

解释。约伯想要见神，因为他认为神欠他一个回答。神说，首先，

把你的问题扔出窗外吧，我不欠你任何一个回答。第二，我不是

在这里出庭。在这里出庭的是你们每一个人。我不是坐在黑暗里

的那一个。他说，谁用无知的言语使我的旨意暗昧不明？ 要如

勇士束腰；我问你，你可以指示我。 

有意思的是，神说，你们的指导只能使别人更愚蠢，你们是

黑暗策士，你们开口，听的人更混淆。然后说，听著，你们都预

备好了，我有大问题要问你们。神向他们提出了一连串极其超限



的挑战，从创世之初到阳光普照，从天上日月星辰到大海源头，

从大到光明之所黑暗住处，小到地天上飞鸟地上走兽，约伯啊，

告诉我。你能创造万物吗？你知道你的出生日子，你知道这个世

界的根基吗？ 

他从创造世界到造出植物动物，有意思的是，他特别提到了

鸵鸟，看来有点奇怪。他说，约伯啊，你连鸵鸟都造不出来，鸵

鸟那么笨拙，把蛋下在沙子里，任别的动物践踏，战马绕着它的

时候，鸵鸟笨的都不知道逃命。但是，约伯你来造一只吧？ 

还有那海中怪兽巨无霸（注：和合本译作‘鳄鱼’，但英译本

都是‘Leviathan’ 巨无霸海怪，要比鳄鱼不知凶恶、巨大多少） ，

我不仅造了它们，我也驯服了它们。在希伯来人的脑子里，最最

恐怖的是大海，里面充满了邪恶、怪兽。他们认为大海是不可知

不可驾驭的，不应该去航行的。神说，我不仅造了大海，我也给

大海定了界限，止住狂傲的波涛，大海里还有那个怪兽巨无霸。

如果你熟悉整本圣经，启示录里这个怪兽巨无霸，很清楚就是撒

旦。神说，我造了它，也驯服它，我给它限定它可以去或者不可

以去的地方，我用绳子牵着它像个玩具一样走动。它到我的天庭

来，问我能不能试炼一下约伯，我规定了它能够做的界限。它不

可能威胁我或者向我挑战，我对世界上最邪恶的东西有着完全控

制。神的这一切宣告和提问是为了告诉约伯两件事情：第一，神

如此伟大，他的智慧是我们不能企及的；第二，我们不是中心，

不过是一小堆灰尘而已。无论你有多棒，你的家人有多爱你，我



们不是世界中心。神在这里显明，我们不是中心，我们不过很渺

小。别的暂且不说，就说被造之物吧，约伯啊，你也不是最大的。

所有那些比你大的，在我面前什么也不是。 

这件事情教导了我们什么？我们从这里得到什么智慧？我们

看到约伯悔改，倒不是因为犯罪，而是因为是一个人。42 章 3 节：

他开口回答耶和华说，诚然，我对自己所谈论的事一无所知，这

些事太奇妙，我无法明白。 

你听了之后怎么想？神没有把我们当作大哲学家，而是小孩

子的时候，你作何感想？你不知道，你没有那么伟大，你也没有

那种能力、那个控制。当神把大幕拉开让我们认识到自己如此渺

小无知后，怎么能够和神讨论呢？你注意到了，神没有回答约伯

的全部问题。如果我们以为神必须回答我们的问题，那我们就会

发现，他的宣告将会是，只有我们才应该回答他。不然的话，我

们就会像亚当，像以色列那样骄傲，要想试验神，结果却不断地

暴露了自己。当约伯见到神的时候，他没有说，回答得好，我收

回指控，而是说，我认识到了，自己不过是个被造之物，你是神，

现在我亲眼见你，知道自己是谁，我厌恶自己，在尘土和炉灰中

忏悔。 

约伯书的最后，神又一次让我们瞥了一眼幕后，看到了神的

伟大与智慧，他不回答我们的问题。我们唯一能做的就是像约伯

一样，认识到自己是谁，只有恐惧害怕与忏悔。约伯所渴望的，

不仅是见到不可见的、令人畏惧的神。约伯所渴望，但在约伯记



里我们没有看到的，是一位中保。17 章 3节： 

愿主拿凭据给我，自己为我作保。在你以外谁肯与我击掌

呢？ 

9 章 33 节：我们中间没有听讼的人可以向我们两造按手。 

约伯是说，神啊，如果我能得到你的应许，你必善待我，那

一切都会好起来。约伯记的确以双倍结束，约伯得到了比先前神

给他的更大祝福。看上去是个皆大欢喜的结束，但这一切祝福仍

然可能一夜之间消失。看上去神可以对他随时改变主意，也不需

要对微不足道的被造之物解释什么。但我们看到了自己的结束。

我们的结束要比约伯的不知多多少，不仅是皆大欢喜的结束，神

更是通过中保赐给我们基业的凭据。圣经让我们从十字架和复活

知道我们的结局如何，我们的生命藏在基督里面。我们知道我们

的未来。当然我们仍然活在每一天的生活里，面对试探、试炼、

挣扎，苦难之谜看上去没有什么很好的解释。那我们怎么办？是

的，我们不仅知道结局将是好的，也知道神连自己的儿子都舍了，

难道不会把好的都赐给我们吗？这位耶稣是我们的未来，也是今

天神善待我们的应许。就在现在，他也一直在神面前为我们代祷。

他是我们的智慧、公义、圣洁。这是我们受苦时的唯一安慰：我

们在基督耶稣里见到神。隐藏的神说，我太伟大，你们无法理解。

但他也说，这是我的爱子，你们要听他的，这是我向你们的美善

旨意。看哪！他为了你们身体破碎，宝血流出现在他坐在我右面，

得了一切荣耀、尊贵、权柄，看哪！这就是你的生活。弟兄姐妹



们，虽然我们的肉眼看不出我们在地上受苦的理由，但我们信心

的眼睛清楚地看到，我们可以说约伯不能说的：如今我亲眼看见

基督被钉十字架，罪人的中保与救主。 

我们一起祷告。 


