
healingwings.net 

罗马书系列讲道 4 

按肉体与按圣善的灵 
罗马书 1 章 3~4 节 

维保罗牧师 2012 年 1 月 22 日 

翻译：甘晓春 2024 年 2 月 23 日 

 

我们今天所要查考的信息经文在罗马书第一章，重点是在第三节

和第四节，我还是先把前四节全部读一遍，好让我们能充分进入主题。

罗马书第一章一至四节，现在请听神的话语： 

“耶稣基督的仆人保罗，奉召为使徒，特派传神的福音。这福音

是神从前藉众先知，在圣经上所应许的。论到他儿子，我主耶稣基督。

按肉体说，是从大卫后裔生的。按圣善的灵说，因从死里复活，以大

能显明是神的儿子。” 

以上是神话语的宣读。 

天父，我们祈求你使我们能明白这些宝贵的话语，使它们既为你

的荣耀，也为我们的造就，好使我们能更深明白在基督里行走的意义，

并更加认识那位呼召我们称祂为父的神。求你向我们显明这些真理，

使这里成为恩典、真理与救赎的家，并且蒙你喜悦。我们奉耶稣的名

祷告，阿们。 

当我们谈论基督信仰的时候，我们是在谈论一种物质的事物，还

是属灵的事物呢？有人认为，在圣经的教导中，最敬虔的做法，就是

https://healingwings.net/


尽可能熄灭信仰中任何与物质有关的部分，把信仰完全看成一种纯粹

属灵的追求。如此一来，他们的信仰甚至不会触及他们现实的生活。

在他们生命里，好像有一个孤立的宗教区域，可能就在大脑某个角落，

那里就是宗教、教会、耶稣所在的隔层。等我们死的时候，这个隔层

就像保险单一样突然变得宝贵，我们开始找那些文件；但在此之前，

它被搁置起来，只在偶尔有人问他们是不是基督徒时，让他们感到一

点不太舒服。 

自从基督时代甚至更早，基督信仰就出现过各种变体。人们给这

些观点起了名字，像诺斯替主义、幻影说等，这些大词描述的，就是

把基督信仰归于非物质领域，而非真实世界。他们试图弱化那些涉及

时间与空间、涉及具体现实的事物。简单来说，按照这种观点，我相

信你多少听过类似说法，物质是坏的，属灵是好的。 

这种观念直到今天仍有残余。有些人自称基督徒，却看不到信仰

与自己生活方式之间有任何联系。两者完全分隔。无论是他们怎样爱

邻舍、参与教会、怎么看政治，甚至对待自己的家庭，这些都有自己

的隔层。“这是我的宗教隔层；而这是我对待家庭的方式，两者毫无

关系。” 

另一种相反的错误，则把基督信仰完全当成经验性的东西，一种

“有效的体系”。有人来到教会，或寻求神，是因为有需要或受了伤，

他们听说耶稣会帮助他们。无论是挣扎的人、破碎的婚姻、家庭、成

瘾、社区甚至国家，据说只要跟上耶稣的原则，一切都会被理顺。于

是，基督信仰变成一个计划，只要你做得够好，生活就会变得更好，

甚至能用数据来衡量，社会学家还能把它画成图表。 



人们似乎全心投入，努力按该做的去做，然后等待好日子来临。

“我照着那本书把基督徒该做的事都做了，现在只等好运降临。”我

们给信仰两届任期，觉得那应该够了。有些人看到结果，有些人看不

到。有些人坚持，有些人不坚持。他们离开信仰、离开教会时常带着

这样的话，我亲耳听过：“它对我没用。基督教对你很好，似乎对你

有效，但对我没用。” 

当然，圣经中确实清楚区分了肉体与属灵。哪怕不是神学生，人

人都知道世界由物质与非物质组成。属肉体的一类，属灵的一类，人

人都承认这种区分。但我们中有多少人理解保罗的话，会以为我们只

要摆脱这个肉身的囚笼，就能得着完全的喜乐？“如果我能脱离这身

体，我就好了。”但顺便说一句，如果在座有哲学爱好者，你会知道

这种思想更接近柏拉图，而不是基督信仰。把身体看成囚笼，是柏拉

图的思想，而不是圣经的教导。圣经告诉我们，我们的非物质灵魂跟

肉身一样有罪。 

在保罗写给罗马人的书信一开始，他就谈论耶稣按肉身和按圣灵

的区别。按肉身，按圣灵，这会贯穿整个罗马书。我们需要把这一点

记在心里。 

简单回顾，保罗称自己为耶稣基督的仆人，不再是罪的奴仆以致

死亡，而是基督的奴仆以致永生。保罗的使徒职分不是永续的，我们

不该期待今天仍有使徒。那是专属于基督亲自拣选、亲眼见证祂复活

的人。保罗说他是为神在圣经中所应许的福音被分别出来的。甚至在

旧约中，我们已经看到福音。福音不是两千年前才开始，而是在人堕

落时就开始了。 



他提醒我们，我们灵魂所托付、生命所建造的根基，不是人情感

中模糊的东西，而是神在祂话语中清楚赐下的信息，保罗称之为圣经。

即便作为使徒，甚至耶稣自己也常说：“经上岂不是写着吗？”既然

如此，我们更当承认，那就是信息来源，关于神是谁，我们是谁，我

们与神关系的本质，都存于祂的话语中，从历史起初就如此，直到如

今，都是关于祂的儿子，我主耶稣基督。基督意为弥赛亚，耶稣意为

救主。 

接着第三节下半到第四节：“按肉身说，是从大卫后裔生的；按

圣善的灵说，因从死里复活，以大能显明是神的儿子。” 

“大卫的后裔”显然指耶稣肉身的谱系。我们在福音书中看到家

谱，从亚当或亚伯拉罕一路到耶稣。弥赛亚的降生不是随机的，不是

任意时代、任意家庭中的某个人。正如摩西出生时引起掌权者的忌恨，

基督的降生也附带特定的应许，带着明确的家谱，从犹大支派而出。

人们一路追踪那种子，而正是那肉身的种子，带来应许中的弥赛亚。 

耶稣降生带来的恐惧，正如摩西时代婴孩出生时一样。耶稣不是

长大后才透过政治操作成为王的；祂生来就是王。博士们来寻找谁？

“犹太人的王”。 

保罗在第四章会同时提到大卫与亚伯拉罕，但这里只提到大卫。

我不能确定为什么。但若让我推想，当旧约熟悉的人想到亚伯拉罕与

大卫，他们的印象会有所不同。亚伯拉罕是什么？信心之父，顺服的

典范。新约作者引用亚伯拉罕最强烈的信心例证是什么？献上自己的

儿子。这是信心最极致的例证。保罗指出，即便如此的信心，也不能



赚得赦免；但亚伯拉罕是信神的人，因信就被算为义。无论旧约或新

约，人从来不是靠行为，而是靠信心得救。 

当然，这不代表大卫没有信心，他也是信心之人。但相比之下，

人们更容易把大卫视为征服者，是王，是征战的君王。想想大卫年轻

时征服狮子与熊。那么，作为年轻人，他又征服了谁呢？他征服了那

位巨大的、神子民的仇敌歌利亚。随后，作为以色列的王，大卫继续

征战，使以色列达到国力巅峰，成为得胜的君王。所以，当你想到大

卫时，你自然会想到一位征服者、一位君王；而想到亚伯拉罕，你更

多会想到应许和信心。 

与弥赛亚相关的应许是：他要坐在大卫的宝座上。我们在使徒行

传中读到这样的应许，在第二章我们读到，神曾向大卫起誓，要使他

后裔中有一位坐在他的宝座上。所以，大卫的宝座成为旧约中的一个

预表，预表那位坐在神右边治理全地的弥赛亚。而与弥赛亚坐在大卫

宝座相关的事件是什么呢？我们读到，神曾向大卫起誓，要使他的一

个后裔坐在宝座上，而大卫预先看见并论到什么呢？论到基督的复活。 

朋友们，与弥赛亚相关的，是一个关于得胜的应许。按照旧约，

与基督的工作相连的征服，是普世性的。我们在诗篇 22 篇 27 至 28

节读到：“地的四极，都要想念耶和华，并且归顺他。列国的万族，

都要在你面前敬拜。因为国权是耶和华的。他是管理万国的”。所以，

与大卫和弥赛亚相关的应许，就是将有普世性的承认，承认他治理全

地。那位坐在大卫宝座上的，不仅是全善者，他还是所有君王都必须

向其屈膝的主。 



诗篇 2 篇 10 至 12 节说：“现在你们君王应当省悟。你们世上的

审判官该受管教。当存畏惧事奉耶和华，又当存战兢而快乐。当以嘴

亲子，恐怕他发怒，你们便在道中灭亡，因为他的怒气快要发作。凡

投靠他的，都是有福的”。 

当我们读保罗的书信，看到他提到大卫和那位受膏者时，我们能

感受到那些熟悉旧约的人心中浮现的画面。他本可以提到但以理或其

他人，但他没有，他提到了大卫。 

所有的统治者、所有的国家，从根本上说，都应当在神之下，更

确切地说，在基督之下。往往直到那些带着微笑的政治人物表现得像

尼禄，人们才开始渴望那位全智、全能、无所不在、全善之神权柄的

领导者。平时，领导者（无论是谁）看起来都不错，似乎没有必要再

有更高权柄来管束他，人人都觉得安全。但突然之间，微笑变成冷笑，

你发现有人闯入你的家，限制你的自由，剥夺你以为理所当然拥有的

权利。你突然意识到，自由不是自动存在的，而你现在受制于一个暴

君。我不是危言耸听，但任何稍微了解历史的人都知道，这种事会发

生。然后，人们才开始祈求掌权者承认，他自己也在另一位更高者的

权柄之下。 

在这封书信写成的时候，掌权的人正是那位残忍疯狂的尼禄，一

个只向镜中自己鞠躬的暴君。 

现在想想这一点：弥赛亚，严格来说，已经来过，也已经离去。

然而尼禄仍在掌权。如果你完全从经验主义的角度来看，这根本说不

通。对这些人来说，这信仰似乎没有效果。弥赛亚来过又走了，现在



尼禄却用基督的跟随者作为花园的火炬，又让他们在猛兽口中死去，

为他的巨大竞技场提供娱乐。这就是掌权的人。可旧约有个伟大的应

许：万王都要向他屈膝。可看上去，尼禄并没有屈膝。难道弥赛亚不

曾带来解救的应许吗？ 

五饼二鱼之后，我们看到跟随耶稣的人几乎要强迫他展现王权。

他喂饱了五千人，结果约翰福音 6 章 14 至 15 节这样记载：“众人看

见耶稣所行的神迹。就说，这真是那要到世间来的先知。耶稣既知道

众人要来强逼他作王，就独自又退到山上去了”。他们的意思就是：

“我们必须给你安排位置，把你放在权柄之上。” 

你也会想，当雅各和约翰的母亲提出那个请求时，心里在想什么？

她向耶稣求什么？她说：在你的国里，让我两个儿子一个坐在你的右

边，一个坐在你的左边。你就会想，她到底以为那国会是什么样子？ 

耶稣回答说，你们不知道所求的是什么（马太福音 20 章 22 至 23

节）。我将要喝的杯，你们能喝吗？他们说，我们能。耶稣说，我的

杯你们必要喝，只是坐在我的左右，不是我可以赐的，乃是为谁预备

就赐给谁。 

那杯是什么？他说，你们能喝我的杯吗？他们说能。你能猜到那

杯是什么吗？就是受苦。保罗说，我现在被浇奠为祭。他们确实会为

救主受苦。 

耶稣荣耀进入耶路撒冷时，是否也存在类似的政治期待？“和散

那”的意思是什么？就是“现在救我们”。群众高喊，似乎期待耶稣

马上施行王权。 



甚至在升天的时候，耶稣似乎仍在澄清救赎使命的性质。在使徒

行传开头，路加记载说：他们问他，主啊，你复兴以色列国就在这时

候吗？耶稣说：父凭着自己的权柄所定的时候、日期，不是你们可以

知道的。但圣灵降临在你们身上，你们就必得着能力，并要在耶路撒

冷、犹太全地、撒玛利亚直到地极作我的见证。仿佛耶稣在说：你们

还不明白。但你们要做的是：作我的见证。你们要出去，而信息本身，

就是改变世界的方式。不是我突然从天上推翻尼禄，不是这样运作的。 

神的国会怎样增长呢？像芥菜种，不像爆炸。即便在旧约，那块

非人手凿出的石头击碎列国之像，巴比伦、玛代波斯、希腊、罗马，

它起初是石头，然后成为大山，充满天下。连旧约中关于弥赛亚工作

的图像，也是一种渐进的扩展，而不是突然的巨大改变。 

这当中有起有伏。你不能通过比较《留给比弗》这种上世纪五十

年代的清教式家庭剧和现代的《摩登家庭》来判断神是否成功。人们

常这样说：“你看以前多纯，现在多乱，末日要到了。”这不是正确

的思考方式。 

在我们学习的这封书信中，这个问题会反复出现：犹太人有什么

优势？因为他们认为，这是我们的弥赛亚，他要复兴以色列。他要使

以色列回到昔日荣耀。那解救在哪里呢？保罗确实会谈到按肉身作以

色列人的意义，等我们将来到那些段落，可能一年、两年、五年后，

我们会谈到。 

但现在，怀着与大卫和那位坐在大卫宝座之上的相关应许的全貌，

保罗要告诉我们那位出自大卫后裔、又按圣灵所宣告的是谁，好让读



者明白，信心的核心属于那些按应许、按圣灵、按信心属乎神的人。 

在这一切中，我们不应该以为保罗是在教导“二选一”。他不是

在教导“按圣灵的基督”排除“按肉身的基督”。他不是强调“神的

儿子”以排除与大卫相关的征服与应许。这是错误推论。他不是说只

要一个，而是说明两者之间的关系。 

朋友们，我们绝不该以为与弥赛亚相关的应许只是抽象或纯属灵

的；正如我们不能认为耶稣不是真正的人，只是某种非物质的存在。

我们绝不能这么想。 

我们承认，祂是真真实实有血有肉的。耶稣确确实实按肉身说，

是大卫的后裔。请记住这一点。你们当中那些孩子，尤其是预备参加

慕道或信仰问答的，你们会被问到这样的问题：耶稣是否真正是人？

答案是，绝对是。耶稣是真正的人，具备一切人的属性，只是没有罪。

顺带一提，有罪并不是人的本质属性。亚当在犯罪之前，也是完全的

人。罪性虽然已经成为全人类普遍的咒诅，但它并不是人类必须具备

的属性。耶稣是完全的人。 

然而，正如彼得所指出、路加所记录的，耶稣登上大卫宝座，并

不是通过立即推翻罗马帝国或任何地上政权来成就的，而是在祂复活

的时候成就的。而且，如果你读那段经文，你会看到其中也包含了祂

升天，被高举在神的右边。保罗在这里也把我们的注意力引向同一件

事：“按圣善的灵说，因从死里复活，以大能显明是神的儿子。” 

因此，我们看到耶稣既是大卫的后裔，与大卫相关的一切应许都

指向祂；而现在保罗仿佛在说：“让我来解释这些应许究竟如何成就。”



这些应许的实现，并不是耶稣进入耶路撒冷，然后神迹般地推翻尼禄

或任何地上的王权。祂所坐的宝座，并不是罗马那样的地上宝座，也

不是任何人手所造的圣殿。耶稣所坐的宝座是什么？是天父的右边。

“你坐在我的右边，等我使你仇敌作你的脚凳。”这段旧约经文，是

整个新约引用最多的经文之一。 

耶稣按肉身说，从大卫的后裔而生。祂真的出生了，祂在某个时

刻有了身体。希伯来书 10 章 5 节说：“你曾为我预备了身体。”曾经

有一段时间，耶稣并没有肉身。然而，耶稣作为神的儿子，却从来不

是从某个时刻开始存在的。注意保罗的表达：祂“按肉身”是大卫的

后裔，但祂“被显明为神的儿子”。显明或宣告并不是指祂的出生，

而是一种对祂神性身分的宣示，祂本就是永恒的神子。祂在时间中得

了肉身，祂降生；但在复活中，祂被宣告为祂一直以来就是的那一位，

永恒的神的儿子。 

我们今天也许不会立刻意识到“神的儿子”这个称呼有多么震撼，

大家似乎都习惯使用它。但在当时，这称号带有明确的神性含义。也

就是说，它指向祂的神格、祂的神性。 

约翰福音 5 章 18 节告诉我们：“所以犹太人越发想要杀他。因他

不但犯了安息日，并且称神为他的父，将自己和神当作平等。”正是

因为祂宣称自己与神同等，他们才想杀祂。 

耶稣是不是完全的人？答案是：是。祂是不是完全的神？答案也

是：是。 

在罗马书第 9章，保罗会再次使用“按肉身说”这个表达，然后



随即提到基督另一种属性，祂的神性。保罗论到以色列人时说：“按

肉身说，基督是从他们出来的；祂是在万有之上，永远可称颂的神。

阿们。”（罗马书 9 章 5 节）耶稣是神。 

我们必须记得，在许多跟随者的观念中，一个死去的弥赛亚，就

是一个任务失败的弥赛亚。我们心里可能会这样想：我有一位救主，

可祂似乎看不见，也似乎没有带来我想象中的改变。我尽力持守圣经

的应许，我努力遵行，但好像没有什么结果。我们在现代社会，把这

种失望归结为婚姻的问题、孩子的问题等等。但在当时，那种压力是

真实的死亡，是暴虐压迫的政权。看起来，那正是弥赛亚应该来除灭

的对象。但祂没有消灭它，祂死了，祂的跟随者也被杀。 

这确实会彻底改变我们对信仰的期待，尤其是对“立即结果”的

期待。 

然而，一个复活的弥赛亚，一个活着的弥赛亚，并且祂自己就是

神，不仅仅是成功了，而是得胜了。你若谈论那位征战得胜的君王，

这胜利不是打败狮子和熊，也不是哥利亚，更不是战胜某个国家或政

权。那些信靠祂的人，保罗后来会说，不仅是得胜者，而是“得胜有

余的人”（罗马书 8 章 37 节）。他说这话的时候背景是什么？“我们

为你的缘故终日被杀，人看我们如将宰的羊。”（罗马书 8 章 36 节）

但就在这样的处境中，我们仍然在那位复活之主里得胜有余。 

那些只把弥赛亚的应许理解为地上的好婚姻、好政府的人，完全

错失了弥赛亚使命的核心目标。弥赛亚真正的目标是什么？是罪和死。

哥利亚的故事告诉我们什么？有时我们听到有人这样讲：“你生命中



有哪些哥利亚需要胜过？”我理解这种应用，在某种意义上也未尝不

可，但那不是这段经文的核心信息。核心信息是：神所膏立的那一位，

大卫，击败了神百姓的仇敌，践踏了它的头，正如创世记 3 章 15 节所

应许的。敌人被击败了。弥赛亚的目标就是罪与死。 

历史上最大的胜利者是谁？如果我们回到历史，哪怕列举到公元

1900 年以前所有伟大的征服者，他们都死了。耶稣的胜利远超这一切。 

“因为赐生命之灵的律，在基督耶稣里释放了我，使你脱离罪和

死的律。”（罗马书 8 章 2 节）“律法既因肉体软弱，有所不能行的，

神就差遣自己的儿子成为罪身的形状，作了赎罪祭，在肉体中定了罪

案。”（罗马书 8 章 3 节）你能想象吗？祂不是定我们的罪，而是定

了“罪”的罪。然后保罗说：“使律法的义成就在我们这不随从肉体，

只随从圣灵的人身上。”（罗马书 8 章 4节） 

朋友们，耶稣的得胜不仅是表面的，祂的胜利更是针对黑暗本身，

那个带来一切苦难与悲伤的根源：罪与死，世界、肉体、魔鬼，都是

被击败的仇敌。 

作为人，耶稣成为祭物；作为神，祂拥有神圣的能力。加尔文说

过：祂的神性拥有权能、公义与生命，而这些都藉着祂的人性传递给

我们。人犯罪，因此必须由人来献上祭物；但唯有神—人，才能不被

神的无限震怒吞灭。 

在祂的复活中，我们看见权柄与能力的巅峰。神人耶稣没有被死

亡吞噬，即便那死亡承载了神公义无限的震怒，“耶和华使我们众人

的罪孽都归在他身上”（以赛亚书 53 章 6 节）。这是我们难以想象的。



我处理自己的罪都够困难了，更别说背负别人的罪，更别说背负所有

罪。 

因此，正如墙上张贴的那句经文提醒我们：“神使那无罪的，替

我们成为罪。好叫我们在他里面成为神的义。”（哥林多后书 5 章 21

节） 

耶稣在约翰福音 10 章 17 至 18 节说：“我父爱我，因我将命舍去，

好再取回来。没有人夺我的命去，是我自己舍的。我有权柄舍了，也

有权柄取回来。这是我从我父所受的命令。”祂对生死拥有权柄。 

保罗写给哥林多教会时也做了“肉体”与“灵性”的对比，把亚

当与耶稣相提并论：“经上也是这样记着说，首先的人亚当，成了有

灵的活人。末后的亚当，成了叫人活的灵”（哥林多前书 15 章 45 节）。 

所以，把基督信仰的祝福全部归于某种“非物质领域”是错误的。

我们不是诺斯替主义者。但我们也必须承认，基督信仰最核心的焦点，

是那位按圣善的灵说，因从死里复活，以大能显明为神儿子的耶稣。

若失去复活，若不承认祂是谁，那位藉复活被宣告的神的儿子，那么

我们就什么都没有。信仰就会沦为一种政治或社会运动，只是试图把

生活变得好一点。若失去复活，教会迟早会变成一个普通社团。 

而我们不是为此而存在的。我们存在，是因为那位复活的主永远

活着。祂得胜了。祂是神。祂是救主。祂仍掌权。祂坐在天父的右边。

阿们。 

所有这些按着圣灵所成就的事，是怎样传达给我们的呢？是藉着



圣灵所默示的圣经。而我们又是如何领受它？为何领受它？是藉着圣

灵使我们苏醒。若没有圣灵，这信息对那些走向灭亡的人来说只会显

得愚拙，但正是藉着圣灵，这些真理藉着神的话语赐给了我们。而且

坦白说，也是藉着圣灵，我们的心才愿意去接受它。这从一开始就是

一项属灵的工作。 

顺带一提，在英文中不太明显的一点是，“死人复活”这个词在

原文中是复数。耶稣从死人中复活，是那些已经睡了之人初熟的果子。

保罗写道，这仿佛意味着我们也包含在他的复活之中，有点像保罗稍

后在第六章中要做的那个比较。 

让我们再作最后一个比较。哥林多前书 15 章 21 至 22 节说：“死

既是因一人而来，死人复活也是因一人而来。在亚当里众人都死了。

照样，在基督里众人也都要复活”。 

所以，朋友们，让我们不要忽视这信息清楚的含义。当我们环顾

这个世界，我们看得如此清楚：在亚当里，众人都死了。但愿我们紧

紧抓住基督，坚定持守这信心：在基督里，我们必得生命。 

让我们祷告： 

天上的父神，我们祈求，我们能够认识到，我们信仰的核心就是

基督耶稣，那受膏者，那弥赛亚，按着圣灵，藉着从死人复活，成就

了这一切。父啊，他升到你的右边，从那里治理万有，已经战胜我们

最大的仇敌：罪和死亡，他胜过了魔鬼。而我们藉着信心，可以领受

并拥抱这些胜利。无论我们的生命看起来如何，都可以认定这一点：

藉着那爱我们的主，我们已经得胜有余。 



所以，父神，帮助我们照你所愿的方式看待万事，使我们永不气

馁，使我们能够常常打那美好的仗，正如保罗论到他自己所说的，守

住所信的道。 

我们奉耶稣的名祷告，阿们。 


