
healingwings.net 

罗马书系列讲道 9 

神是我的见证 
罗马书 1 章 9~10 节 

维保罗牧师 2012 年３月 25 日 

翻译：甘晓春 2024 年３月 21 日 

 

罗马书 1 章 8~12 节： 

“第一，我靠着耶稣基督，为你们众人感谢我的神。因你们的信

德传遍了天下。我在他儿子福音上，用心灵所事奉的神，可以见证我

怎样不住地提到你们，在祷告之间，常常恳求，或者照神的旨意，终

能得平坦的道路往你们那里去。因为我切切地想见你们，要把些属灵

的恩赐分给你们，使你们可以坚固。这样我在你们中间，因你与我彼

此的信心，就可以同得安慰。” 

我们祷告： 

愿我们的思想、言语与行为都被天父分别为圣，使我们更深体会

祂爱我们的深度，明白我们如今所站立的恩典。我们奉耶稣的名祷告，

阿们。 

许多年前，当我还是南湾地区的一个青少年时，我已经信了基督。

虽然我并非在基督徒家庭长大，但那时正好是所谓“耶稣运动”的尾

声，到处都有拿着圣经拉人去教会的人。我那段时间走访了许多不同

的教会，有些比较自由派，有些属灵恩赐导向，有些则非常正式、礼

https://healingwings.net/


仪性很强，各式各样的教会，有穿西装的，也有穿凉鞋的，各种都有。 

当我试图弄清楚自己到底该去哪里时，我注意到一个共同点：大

家普遍都认为最终的权威在圣经。每个教会都有圣经，好像都在说真

理就在这里。因此，我心里明白：那是必须要认识的书。 

当我开始研读圣经时，我不知不觉间成了别人提神学问题的对象。

我是那个拿着圣经的人，我愿意听问题，也愿意给答案，好像这本来

就刻在我的基因里。我喜欢讨论，喜欢为了寻找答案而研究，也喜欢

这些神学问题激起的热烈对话。你们当中有些人能理解，因为我们教

会里也有这种“爱讲神学”的人。 

然而，随着时间过去，我渐渐意识到这些问题并不只是学术性的。

神学其实与人极为切身相关，是非常个人化的事情。也正是在一些痛

苦和心碎的经历中，我才体会到：谈论属神的事需要一种“床边关怀”。

你知道什么是床边关怀吧？有些医生做得很好，而有些就像“砰砰”

两下，把你当成物件。 

我发现，单单把经文砸出去、让对方难堪，既不讨神喜悦，也不

能造就别人。原来，谈论这些事情必须带着爱心。 

进入全职事奉后，我发现自己爱人与关怀人的能力，似乎一直在

被别人观察与评估。有些人很快就会给予鼓励，好像他们知道牧者多

么需要这样的鼓励。他们会说：“你真的有牧者的心。”但也有些人

从第一次见到我就带着怀疑的眼神，好像随时在等着我露出本性，证

明我根本没有牧者的心，而是被骄傲、名望、权力或其他不敬虔的动

机驱动。 



这些东西都很难忽视。我也不是完全不在意别人的批评。别人如

何看待自己，哪怕不一定准确，也是值得思考的，尤其是已婚的弟兄

姐妹，你们会在婚姻课程里发现，不只是“你对不对”的问题，还包

括配偶如何感受到你。那是件大事。 

但我知道一件事：这么多年来，除了神，没有任何人真正知道我

的心。连我自己都很难评估自己的心。你看着自己的内心，会问：“这

到底从哪里来？我深处到底在发生什么？” 

保罗对哥林多那间多少带着批评态度的教会所说的话，非常符合

我当下的感受。他在哥林多前书 4 章 3 节写道：“我被你们论断，或

被别人论断，我都以为极小的事。连我自己也不论断自己。”这是一

个很有意思的表达。 

对保罗来说，被别人论断是件小事；但正如我们从书信引言中看

到的，它并不是毫无意义的事。虽然是小事，但他并没有完全忽略它。 

让我们简单回顾一下。 

我们读到，在引言中，保罗无论在希腊文或英文，都用“第一”

这个词。仿佛在说，在他即将谈到各种生活与教义上的纠正之前，他

要先让读者知道，他为他们的信心向神感恩。首先他要说的是：他为

他们的信心感谢神。 

这信心包含了他们整个的宗教生命，因为信心是神所赐的。神命

令人要有信心，并且恩慈地把祂所命令的赐给人。 

保罗是藉着耶稣基督感谢神的。亲爱的朋友，人与神之间的一切



交流，甚至向神献上感谢，都是藉着中保耶稣基督而来。若神是圣洁

的神，那人如何能接近祂？人若没有基督所加给的、白白赐予的义，

就不能靠近祂，连说一句“谢谢”也不能。 

然而，这不应该让我们觉得与神遥远；反而带来一种相反的安慰。

连自称罪魁的保罗都能称神为“我的神”，非常亲密。当我们撇弃人

的义、凭着非自己所有、而是基督的义来到神面前时，我们便在祂那

里得着真正的平安，并能够称祂为“我的天父，我的父”。 

面对罗马看似压倒性的权力与逼迫，保罗却鼓励在罗马的基督徒：

他们的信心，像是一剂强有力的解毒剂，抵挡罪与死亡这致命的疾病，

正在传遍全世界。虽然当时基督徒人数很少，但保罗却说：“你们的

信德传遍了天下。”这是何等的安慰！ 

我不禁想，他们若能经历“量子跃迁”来到 21 世纪，看见基督国

度如今的发展，会多么受鼓励。想象他们看到我们这些坐在工业区里

的基督徒，会是什么感受。 

保罗继续说：“我在他儿子福音上，用心灵所事奉的神，可以见

证我怎样不住地提到你们，在祷告之间，常常恳求，或者照神的旨意，

终能得平坦的道路往你们那里去。” 

当我写这篇讲道，再反复读的时候，我曾觉得它几乎像是一堂给

教会领袖，长老与执事上的课程。但后来我意识到：因为我们相信“信

徒皆祭司”，在某种程度上，我们每一个人都应视自己为事奉者。虽

然我承认受按立的长老、执事与一般信徒之间确有不同，但我们全都

蒙召服事。 



因此，虽然我今天特别对自己、对长老、对执事说话，但请不要

因此走神。若有人想：“我并不认为自己有什么事奉身份。”那是一

个误解。我们必须认识到“信徒皆祭司”这件事。 

保罗写道：“神可以给我作见证。”我们说话应当诚实，答应的

事就要做到。那么我们为什么还需要誓言与誓约？这里保罗说“神为

我作见证”，其实是一种“良善的起誓”，不是骂人那种，而是请神

作证，类似刚才那两位年轻人所做的，在众人和神面前立下承诺。 

誓言一般是向神立的，而誓约可以是向人所立、以神为见证。它

们都是“加重版的承诺”。 

我们曾花很长时间查考马太福音，你们也许记得耶稣教导人不要

随便起誓（马太福音 5 章 33~37 节）：“你们的话，是，就说是，不

是，就说不是。”有些人误以为耶稣是禁止所有誓言与誓约。但那条

命令其实是针对当时那种把起誓变成闹剧般的滥用。 

后来在马太福音 23 章 16 节，耶稣责备宗教领袖在起誓问题上的

荒谬：“你们说，凡指着殿起誓的，这算不得什么。只是凡指着殿中

金子起誓的，他就该谨守。” 

然而，耶稣自己被置于誓言之下时，也承认并顺从了那誓言。在

马太福音 26 章 63~64 节大祭司对他说：“我指着永生神，叫你起誓告

诉我们，你是神的儿子基督不是。”耶稣便回答：“你说的是。”可

见正当的誓言是被圣经认可的。 

申命记也说：“你要指着祂的名起誓”（申命记 6 章 13 节；10



章 20 节）。保罗在书信中也常这样做，如腓立比书 1 章 8 节“我体会

基督耶稣的心肠，切切地想念你们众人。这是神可以给我作见证的。”

（加拉太书 1章 20 节）“我写给你们的，不是谎话，这是我在神面前

说的。”甚至在（哥林多后书 1 章 23 节）他写道：“我呼吁神给我的

心作见证”，言辞极其严肃。 

圣经中最让人揪心的故事之一，是士师记里基列人耶弗他的誓言。

他在战前向神许愿说：“我从亚扪人那里平平安安回来的时候，无论

什么人，先从我家门出来迎接我，就必归你，我也必将他献上为燔祭”

（士师记 11 章 30~31 节）。结果神让他得胜，但当他回家时，迎接他

的是他唯一的女儿。我不进入这段经文的神学争议，但它确实提醒我

们：誓言绝非儿戏。 

加尔文说得好：当我们请神作见证时，也是在请神作报应者，若

我们欺骗，祂必追讨。 

小时候，人们为了证明自己认真，会说：“我发誓，我向神发誓！”

然而这样的句子常变成孩子口中随意的话。我们应当重新省察自己的

口，尤其是对神所许的承诺。 

但既然我们所有话语都该是真实的，为何还需要誓言？因为有些

情况下，誓言能超越普通承诺。有时环境会改变并推翻一个普通的承

诺，例如你答应孩子带他们去游泳，但突然打雷，你不能带他们去，

他们会说：“可是你答应了！”这时不是你不守信，而是特殊情况使

承诺失效。 

类似地，神的律法中有时也会出现道德上的权衡。草地上写着“请



勿践踏”，而有人在草地上心脏病发，你必须决定：救命比守规章更

重。若埃及法老正在杀婴孩，他就该被欺骗。我认为圣经对此有充分

依据，我们在战争中也看到神命令策略性的欺敌。 

誓言往往也会规定其何时终止。例如结婚誓约：“在你我二人还

活着的时候，我要爱你、尊重你……”所以当一方去世，这个约就结

束了，另一方可以自由再婚。这虽然简单，却不是人人都明白。 

誓言和起誓也能坚固立誓者的心（历代志下 16 章 9 节），与雅各

书中“两心人”的动摇形成对比（雅各书 1 章 8 节）。当我们知道前

面的道路艰难，会用誓言来加固决心。 

我记得有几次，家中发生困难，我心里想：“我想逃避。”有些

家人甚至说：“我受不了了。”但我深吸一口气说：“我会一直在这

里。”那句话不仅安慰了对方，也坚固了我自己。我不愿做那个自欺

欺人的两心人。 

誓言也能安慰那些受益的人。希伯来书 6 章 16 节说：“人都是指

着比自己大的起誓。并且以起誓为实据，了结各样的争论。”我们在

受洗、加入教会、按立、婚礼、或公职就任时都会看到誓言，人们会

举手、宣誓。这应当让听的人心里踏实：你向着谁负责？若不是向神，

那是向谁？你自己？你自己有多可靠？ 

历史证明，教会或文化的崩坏，往往伴随着那些轻看誓言或扭曲

誓言意义的人。当牧者不认真实践他们所立的誓言，或把誓言解释得

面目全非时，教会就走向瓦解。 



因此，当保罗说“神是我的见证”，这是一个极其严肃的声明。

他强调自己真诚关怀罗马的信徒，而只有神真正知道我们内心是否诚

实。 

保罗又说，他是“以心灵事奉神”。我们可以用许多外在方式事

奉神，但我们也被呼召在心里事奉祂。这里“事奉”一词带着圣殿崇

拜的意味，指向一种神圣的敬拜式事奉。 

在教会里，总会有人按着肉体服事神。让我告诉你们一件事，这

对我们教会中所有正式会员来说是一项牧养性的提醒：无论你是牧师、

长老、执事、敬拜同工，负责发周报的，或是为邻舍祷告的，无论你

在做什么，若不是出自信心、出自内心的服事，那一切的事奉在神面

前都会成为对你不利的见证。正如耶稣所教导的（马太福音 15 章 8

节）：“这百姓用嘴唇尊敬我，心却远离我”。他们在那里，披着袍

子，做着宗教的事，他们是教会里声誉良好的成员，但耶稣却说：他

们的心离我很远。 

大卫曾这样嘱咐所罗门，这是父亲对儿子的美好见证：“我儿所

罗门哪，你当认识耶和华你父的神，诚心乐意地事奉他。因为他鉴察

众人的心，知道一切心思意念。你若寻求他，他必使你寻见。你若离

弃他，他必永远丢弃你。”（历代志上 28 章 9 节）这并不是说，只要

你够真诚，神就会救你；也不是说，你达到某种程度，神就认可你。

不是的，这是在提醒我们，一个人可以参与教会的外在活动，可以接

受洗礼，可以站立起来立下誓言，可以做尽宗教仪式，却从未真正相

信。这样的人，他外在的善行反而成为控告他的见证，因为在神面前，

人的一切善行若不是藉着中保基督，都不能被接纳。我们只能藉着基



督，把感谢和服事带到神面前。 

保罗说：我为你们的信心感谢神。外在的事奉、言语与行为，并

非不重要；事实上，它们正是基督徒必然结出的果子。但是保罗要他

们知道，他对他们的事奉，是从他那被神重生的心里发出来的。 

腓立比书 3 章 3 节这样说：“因为真受割礼的，乃是我们这以神

的灵敬拜，在基督耶稣里夸口，不靠着肉体的”。 

因此，在这封信的引言里，保罗提到，他是在自己的灵里，在福

音上服事神的。一个因恩典得救的罪人，他真实的信心使他能胆敢呼

求那鉴察人心肺腑的神为见证，说他确实在做他所说的事。想想看，

保罗自称是“罪人中的罪魁”，但同时他又坦白说：“我心中真的为

你们有这样的爱，我确实关心你们。”我们下周还会更多谈论这一点。

他不是完美的，但那真实的爱、那对他们属灵状况的关怀就在他心里。

他希望这间教会知道自己心里所发生的事，神是我的见证。 

真正的事奉，总是带着对别人灵魂属灵成长的心。 

你关心别人的灵魂吗？你能说：“神是我的见证，我关注他人的

灵魂”吗？这是一个值得问的问题。因为保罗这样说；若你是长老，

这必须是真的；若你是执事，也必须是真的；但让我告诉你，若你是

基督徒，也必须如此。你不能说：“我做了该做的事，可是我内心不

在乎神，也不在乎别人；他们爱往哪去就往哪去，甚至下地狱也与我

无关。”这绝对不可以。 

那么，保罗希望这间教会知道什么呢？他希望他们知道他为他们



祷告，祈求神的旨意让他能到他们那里去：“我为你们祷告，我渴望

来到你们那里。”为什么保罗非得亲自去？为什么不直接写封信？为

什么不发个电子邮件？他的祷告内容又是什么？这些我下周会讲，今

天无法展开。那些他向神所献的祷告，为那些他要向神负责的人，他

是怎样祈求的？我们又该如何为别人祷告？ 

我们教会的长老们聚集会有许多理由，但有两次主要的会议，其

中一次偏向事务性，而另一个就是我们近几年才固定下来的，我们称

为“牧养会议”。在那个聚会里，我们一起谈论你们的近况，并为你

们祷告。就像是：我们知道预算重要，事工计划重要，活动安排也重

要，但教会里的每一个人呢？他们的属灵状态如何？这必须是我们祷

告时的优先事项。我们该为你们祷告什么？当然，我们会为患病的祷

告，但下周我们会看看保罗是怎样祷告的。他说：神可以为我作证，

我不停止在祷告中提到你们。那么，保罗的祷告是什么样子的？这与

引言息息相关。 

希伯来书 6 章 13 节这样说：当神应许亚伯拉罕的时候，注意，是

神向亚伯拉罕立应许。严格来说，神完全不需要向任何人立应许，因

为没有任何义务要求神这样做。我们不能对神说：“你答应过！”因

为神是完全自足的。神本来毫无必要做任何承诺。 

“当初神应许亚伯拉罕的时候，因为没有比自己更大可以指着起

誓的，就指着自己起誓说，论福，我必赐大福给你。论子孙，我必叫

你的子孙多起来。”（希伯来书 6 章 13~14 节） 

神不仅给他应许，还指着自己的名起誓。 



都是指着比自己大的起誓。并且以起誓为实据，了结各样的争论

（希伯来书 6章 16 节）。也就是说：我能给你的最大保证，就是向神

起誓。我在呼求最高的权柄作证。不是“若我说谎就戳瞎我眼睛”这

种话，而是向至高者起誓。 

希伯来书 6 章 17 节告诉我们：神愿意向那承受应许的人，也就是

我们，更加丰盛地显明他旨意不改变，就起誓为证。神藉着两个不改

变的事，即他的应许与他的誓言，在这两件事上神不可能说谎。 

为什么神要这样做？为使我们这逃往避难所、持定摆在前头指望

的人，可以得到大大的安慰（希伯来书 6章 18 节）。 

好像神在说：我知道你们软弱，所以我要向你们立应许，还要向

你们起誓。我要让你们听见我说：我应许，我指着自己起誓，我必成

就。这应当成为我们最大的安慰。 

这盼望如同灵魂的锚，又坚固又牢靠，且通入幔内（希伯来书 6

章 19 节）。你知道旧约圣殿的结构：圣所、至圣所，任何人都不能进

去，除非大祭司一年一次，而且必须按着规定谨慎进入，否则会当场

死去，别人用绳子把他拖出来。 

但耶稣不是进入人手所造的圣所，那不过是天上真圣所的影子；

耶稣进入了真正的至圣所，成为我们灵魂的锚。 

问题就是：你的生命要系在谁身上？ 

“作先锋的耶稣，既照着麦基洗德的等次，成了永远的大祭司，

就为我们进入幔内”（希伯来书 6 章 20 节）。 



因此，若要谈论保罗的誓言，那更应谈论神的誓言，他指着自己

的名应许，为要安慰我们，使我们知道：那位藉着自己的血为我们成

就和平的活着的救主，已经进入了至圣所，作为我们灵魂的锚。 

让我们祷告。 

天父，我们祈求你使我们成为守信的人，真正在意你所呼召我们

去服事的群体。求你使我们尽心、尽性、尽意、尽力地服事你，不轻

率、不随意立誓，却也不惧怕向你立誓，以你为见证，使之成为荣耀

你、坚固我们、祝福他人的见证。更求你把我们的心引向那至圣所，

耶稣已经为我们进入那里，成为我们灵魂的锚。你已经应许、并指着

自己起誓，使我们得着安慰，知道我们因着那位流血的救主而得享和

平。 

我们奉他的名祷告，阿们。 


