
healingwings.net 

罗马书系列讲道 100 

信而承认 
罗马书 10 章 8~10 节 

维保罗牧师 2015 年 5 月 31 日 

翻译：甘晓春 2025 年 8 月 19 日 

 

今天我们要看的经文是罗马书 10 章 8~10 节。请听神的话： 

“他到底怎么说呢？他说：‘这道离你不远，正在你口里，在你

心里。’就是我们所传信主的道。你若口里认耶稣为主，心里信神叫

他从死里复活，就必得救。因为人心里相信，就可以称义；口里承认，

就可以得救。” 

我们祷告： 

天父，我们求你帮助我们明白这话语的意义。这信息历世历代传

递下来，今天也临到我们耳中。我们刚才也听见有忠心的基督徒开口

承认他们所信的。求你也让这成为我们的见证。帮助我们把握保罗所

写、为着建造我们并荣耀你而写下的这些话。我们奉耶稣的名祷告，

阿们。 

我很早就学到一个功课，就是“不要凡事都信报纸所写的”。我

年轻时参加体育比赛，常常发现报纸里把我的名字拼错，还经常把分

数和成绩写错。甚至有一次，我一个朋友，也是田径队员，他们那场

比赛因雨取消。他和一个同学却把根本没发生的比赛结果打电话报给

https://healingwings.net/


了报社。结果铅球运动员成了跳高冠军，长跑选手成了撑杆跳第一，

报纸照样刊登出来。他们觉得很好玩，但这却是完全虚假的信息。 

今天我们透过电视、社交媒体，更深看见这个问题。新闻来源越

来越多，但报道往往互相矛盾。作为一个学过新闻的人，我必须说，

所谓完全中立的新闻是不可能的。即便同样的事实，用不同的字眼也

会带出立场的倾向。比如，你写某人“支持”一个组织，听起来合理。

但如果写成“资助”或“操纵资金”，就显出批判态度，虽然本质上

在说同一件事。 

有的媒体甚至专门编造讽刺性的新闻，根本没有发生过的事被当

作真实刊登。类似情况也出现在历史学界，一些学者随意篡改或质疑

历史事实，甚至连大屠杀这样的事件都有人否认。我曾与一位科学家

共进晚餐，他谈起所谓“150 亿年前”的事，言之凿凿，好像他当时

就在那里见证过一样。若是质疑他，就好像失去了理智。但事实上，

他不过是把推测当作事实。 

我们所接受的信息，会极大影响我们做出的决定。作为父母，若

得知孩子在另一个房间发生了什么，我的判断将决定接下来的行动。

作为公民，若得到国家或世界的准确消息，我会决定如何回应。而作

为一个受造之人，若要知道我从何而来、往何处去，以及这过程如何

发生，这些信息将深刻影响我认为何为正确，何为希望所在，甚至决

定我活着是为着什么，死时是否值得。最悲哀的莫过于：有人竟为着

虚假的谎言而死。 

保罗在这段经文中，因着深切的爱，指出了他同胞所陷入的愚昧。



他们所从事的，无异于一场“愚人差事”，就是试图靠自己建立义。

这不仅是他们的问题，其实是普世人类的通病。人类总是试图自己设

立道德标准，并想靠遵行这些标准来在神面前讨好。这就是愚昧的所

在。 

奥古斯丁虽然出生在保罗之后几百年，却说过一句深刻的话：“主

啊，求你赐下你所命令的，然后命令你所要的。”意思是说，神的要

求是完美的公义，而我们不能做到，除非祂亲自赐给我们成全的能力。

神借着祂的儿子耶稣基督把这义赐给我们。 

然而，更让人讽刺的是，保罗的同胞并不是无神论者或异教徒。

他们手里拿着圣经，自称是摩西的门徒，是神的约民，却仍然走向歧

途。正如耶稣所见到的，他们有许多祭司、文士、法利赛人，却没有

真正的牧人。 

马太福音 9 章 36~38 节记载：“他看见许多的人，就怜悯他们。

因为他们困苦流离，如同羊没有牧人一般。于是对门徒说，要收的庄

稼多，作工的人少。所以你们当求庄稼的主，打发工人出去，收他的

庄稼” 

讽刺的是，当时并非没有宗教领袖，反而到处是法利赛人、撒都

该人和文士。可是，在基督眼中，他们不是真正的工人。正相反，他

们“把难担的重担捆起来，搁在人的肩上”，并“把天国的门关了”，

使人无法进入，甚至带人走向灭亡。 

感谢神，真正的道来了，并且得胜。正确信息，就是神所使用的

恩典工具，把罪人从无知与黑暗中呼召出来，带进光明，引导他们不



再倚靠自己的义，而是接受神所赐的义。 

那么，信心的义说什么呢？这就是保罗在罗马书10章8节所问的：

“他到底怎么说呢？”信心的义说：“这道离你不远，正在你口里，

在你心里。”保罗说，这就是他和使徒们所传讲的“信主的道”。这

是神所赐的真理，借着使徒权威宣告出来，并存留在教会之中。 

保罗告诉提摩太：“你若将这些事提醒弟兄们，便是基督耶稣的

好执事，在真道的话语，和你向来所服从的善道上，得了教育。”（提

摩太前书 4 章 6 节）这是教会的使命，将这正确信息清楚地摆在神的

百姓面前，因为这是圣灵运行、施恩的途径。 

从一代到一代，有一个信息传递下来，那就是好消息，福音。这

是要充满教会的消息，如同馨香之气充满教会。你们知道，有些教会

会烧香，但我们不这样做，因为旧约中的香只是预表，最终在基督里

得以成全。真正使神喜悦的馨香之气，是基督的献祭。我们不愿混淆，

所以不烧香。真正的香气就是那道，就是保罗在哥林多后书 2 章 15

节所说的基督的香气。 

这可以追溯到挪亚献祭的时候，那祭物成为神所喜悦的香气。使

徒所领受的正是这道，他们再将之传递。你们熟悉这句话：“我当日

所领受的，又传给你们。”我们每逢领圣餐都会听到这话，不只是在

圣餐中，连同整个福音的传递都是如此。 

在哥林多前书 15 章 3 节，保罗说：“我当日所领受又传给你们的，

第一，就是基督照圣经所说，为我们的罪死了。”你看，他先领受，

然后传递。直到今日，这福音一代又一代传递，见证着基督为我们的



罪而死。这正是使徒所传的信主的道，就是在他们口里、在他们心里

的道。保罗在这里特别强调口和心，一再提到。 

让我们明白，这是从天上而来的话语，正如圣经所说，是借着天

使传递的。这道本身带有权柄，自我印证，是真实可靠的。 

然而，基督徒常常被人讥讽，说他们的信仰是盲目的飞跃，是跳

进一些可疑的神话和矛盾中，好像他们承认信仰根本不合逻辑，却仍

然要信。其实，这并不是基督信仰。有人批评教会害怕面对艰难的问

题，不敢深究。但历史上、真实的、合乎圣经的基督信仰，恰恰相反。 

事实上，这世界上的“新牧人们”，无论是学者、政治家还是明

星，却要求人们不加质疑地相信某些事，而这些事将关系灵魂的永恒。

可一旦你用同样严格的态度去审视这些学科，就会发现它们根本站不

住脚，而圣经却经历了最严厉的考验，至今屹立不倒。无论是新闻、

历史、哲学，还是那些可疑的科学结论，保罗在此提醒教会：真理就

在你们的口里和心里。 

加尔文在解这段经文时说：信徒从这里得着极大的安慰，因为他

们可以确信，神的话语比眼见的事物更可靠。有人谈论所谓“一百五

十亿年前”的事情，好像昨日亲历，但那不过是人的猜测。而神的话

却是确定的，它自带权威，读它的人自然知道它是真实的。耶稣在约

翰福音 12 章中说过：祂的话语本身足以在审判的日子定罪。 

若要对神的话作进一步考证也可以，你可以从历史、文学、考古

等角度去研究。它确实是世上最受证实的古代文献。但它远不止如此，

它是神自我印证的话语，没有任何权柄能超过它。保罗在此说的“我



们所传的道”，正是使徒身份所宣告的。约翰在书信中也表达了同样

的意思：“那是你们从我们所听见的。” 

这真理是什么呢？保罗已经告诉我们不该做的事，不要说“谁能

升到天上去”或“谁要下到阴间去”。那我们该做什么呢？ 

这就引到圣经中关于归信最常被引用的经文之一，就是罗马书 10

章 9~10 节：“你若口里认耶稣为主，心里信神叫他从死里复活，就必

得救。因为人心里相信，就可以称义；口里承认，就可以得救。” 

凡是以“你必得救”作为结论的话语，都值得我们张开双眼，专

心聆听。灵魂的得救绝非小事。保罗在此提到两件我们要做的事：信

与认；对应的是真理的两个方面：复活与主权。 

有人争论这两者的先后次序，是先认还是先信。但其实这里并不

是要讨论时间上的顺序。第 9 节先说“口里认……心里信”，第 10

节却反过来：“人心里相信……口里承认。”所以顺序并非重点。可

以肯定的是，真正的口认必然出自真实的信心。 

保罗在哥林多前书 12 章 3 节说：“若不是被圣灵感动的，也没有

能说耶稣是主的。”可见口里的承认不是机械重复，而是圣灵在心中

所动工的结果。嘴唇所说的，是内心真实相信的。 

那么，什么是信呢？我们常说“相信”、“有信心”，其实“信”

与“信心”在希腊文中是同一个字。这里的“信”是指得救的信心，

也就是因信称义的信。第 10 节说“人心里相信，就可以称义”，这个

“称义”的词，就是被宣告为义。 



简而言之，得救的信心首先是神恩典的作为。信心不是人对救恩

的“贡献”，不是神做一部分，人做一部分，而是神从始至终的作为。

若没有圣灵的工作，我们纵然知道真理，也必然拒绝。正如罗马书 1

章所说，人明明知道神，却故意压制真理。唯有圣灵在我们心里动工，

我们才会真正相信。 

那么圣灵如何动工呢？通常是借着道的传讲和圣礼的施行。保罗

稍后会说：“信道是从听道来的，听道是从基督的话来的。”神乐意

借着人看来愚拙的传道，使人得救。 

正是借着这神所赐的信心，基督徒相信凡神的话语所启示的都是

真实的。今天我们接纳新成员时，问他们的第一个问题是什么？就是：

“你是否相信旧约和新约圣经是神的话语？”若否认这一点，整个信

仰根基就失去了。 

圣灵正是开启人的心，使人相信圣经不只是人的话，而是神自己

的话。保罗在帖撒罗尼迦前书 2 章 13 节说：“因你们听见我们所传神

的道，就领受了，不以为是人的道，乃以为是神的道。这道实在是神

的，并且运行在你们信主的人心中。”这正是保罗所感谢神的：他们

领受所传的道，认出这是神的话，不是人的话。 

关于得救的信心还可以讲很多，但我在这里只补充两点。其核心

的表现就是：接受、领受，并单单依靠基督。 

这些就是我们在接纳新成员时常常要问的问题：你是否单单相信

耶稣是你得救的唯一根基？这就是得救的信心所成就的，带领我们来

到这样一个地步，在那里我们接受、领受，并完全安息在耶稣基督里



面，只在祂里面。 

信心所带来的益处很多，总结来说，就如要理问答中所表明的：

第一，为了我们的称义，使我们在神面前被宣告为义；第二，为了我

们的成圣，在我们真实的思想、言语和行为上逐步成为圣洁；第三，

为了永生，因着基督我们得着永远的生命。 

信心就是那器皿，使这一切临到我们，而这一切都是因着恩典之

约。用最简单的话来说，就如约翰福音 1章 12~13 节所记：“凡接待

他的，就是信他名的人，他就赐他们权柄，作神的儿女。这等人不是

从血气生的，不是从情欲生的，也不是从人意生的，乃是从神生的。” 

我们常常读到第 12 节，却容易忽略第 13 节。但约翰似乎特别要

强调，这并不是出于什么，也不是靠我们自己。不是从血气生的，不

是从情欲生的，也不是从人意生的，而是从神生的。约翰好像用了各

种不同的方式反复强调：不是出于你，不是出于你自己！我们身上没

有任何东西、没有任何能力，能够往天国迈出哪怕一毫米的距离。堕

落的影响如此彻底，使我们全然无能。唯有从神而生。 

最后，我要讲关于得救信心的两点。第一点：真正得救、称义的

信心，有时可能软弱，有时可能坚强。你们都有过这样的经历，对吗？

信心高涨的时候，也有信心低落的时候。请不要告诉我只有我一个人

如此！但好消息是：信心最终必然得胜。阿们！它会不断成长，直到

我们得着完全的确据。我们都渴望有确据，不只是“我得救了”，而

是“我确实知道我已经得救了”。 

为什么我们能够有这样的把握？因为耶稣是我们信心的创始成终



者。如果信心是我自己的贡献，是我带到神面前的一点东西，那么我

一看自己，就知道自己失败过太多次，根本不可能靠自己撑到底。但

如果信心是基督在十字架上已经为我买赎的，是祂在我里面动工所赐

下的，那么即使我软弱失败，祂也绝不会失败。 

换成一个简明的要理问答：什么是信耶稣基督？信耶稣基督就是

一种得救的恩典，使我们领受祂，并单单在祂里面安息，得着祂在福

音里向我们所应许的一切救恩。就是这么简单。 

第二点：我们不仅被呼召要相信，还要被呼召口里承认。“承认”

这个词的意思是“同意、认同”，希腊文 就是“与……说同样的话”。

通常指的就是与神认同，承认祂所说的是真实的。 

但请注意，这么庄严、关系永恒的经文里，居然提到“口里承认”，

这听起来是不是有点奇怪？我自己第一次读到这里时，也感到不安。

我是在青少年时期信主的，我记得当我真的意识到“这是我真正相信

的”那一刻，我一个人在房间里。我想到这段经文说“你若心里相信，

口里承认”，我心想：“糟了，我得去找个人承认，才算完成了救恩！”

于是我赶紧跑去找父母，好像非得把这个动作完成不可。那时候我可

能有点反应过度了。 

不过，耶稣的确多次教导过关于“在人面前承认祂”的事。比如

马太福音 10 章 32~33 节：“凡在人面前认我的，我在我天上的父面前，

也必认他。凡在人面前不认我的，我在我天上的父面前，也必不认他。”

这是很严肃的话，对当时的门徒来说尤其不容易。承认基督意味着被

赶出会堂，甚至可能失去生命。 



但是，我们也不必把“向人承认”变成一种“圣礼”或一种“行

为”，好像必须靠它来完成救恩。我当年担心自己若没承认就“少了

一环”，其实是不必要的。因为救恩不是靠行为，而是靠基督。 

我们再想想彼得。他的信心难道没有被攻击吗？当耶稣对他说：

“撒但想要得着你们，好筛你们，像筛麦子一样”，然后耶稣说：“但

我已经为你祈求，叫你不至于失了信心。你回头以后，要坚固你的弟

兄”（路加福音 22 章 31~32 节）。耶稣不是说“我祷告，叫你不失败”，

而是“叫你不至于失了信心”。彼得确实失败了，三次否认主，但他

的信心没有彻底断绝。为什么？因为他有一位大祭司在为他祈求。 

这也是我们的安慰。我们也有一位大祭司，不断为我们的信心代

求，使我们的信心不至于完全失落。你看，耶稣从来没有这样为犹大

祷告，不是吗？ 

所以，我们要认识到：信心不是让我们一直躲在内心的私密角落，

而是必然要外在表现出来。经上说：“心里相信，口里承认。”心里

有火，嘴里就会有光、有热。不要自欺地说：“我心里对神是对的，

只是我不说出来。”耶稣说：“心里所充满的，口里就说出来”（马

太福音 12 章 34 节）。祂不是说“应该说”，而是“必然说”。 

当然，有人可能会问：“那哑巴怎么办？”其实重点不在嘴巴的

声音，而在于我们的信心总会在外在有某种流露，可能是言语，也可

能是行为。正如申命记 6 章所说，神的话要在我们的额头和手上。这

并不是说一定要戴上经文匣或担心芯片、纹身之类，而是指我们的思

想（头）和行为（手），要与我们所信的相一致。 



因此，我们既要心里相信，也要口里承认。那么我们到底要相信

和承认什么呢？核心就是基督的复活。复活是整个基督信仰的中心。

如果没有复活，保罗在哥林多前书 15 章已经说得很清楚了：我们仍在

罪中，我们就是最可怜的人。若没有复活，就没有基督教。 

今天早上在主的晚餐结束时，我会说：当我们这样行的时候，我

们是宣告主的死。 

有人走过来问我：为什么只是宣告祂的死？为什么不包括祂的复

活等等呢？ 

一方面，这是因为圣经文本就是这样写的。我只是忠实于经文，

照着使徒保罗所说的来讲。你当然可以去质疑为什么保罗在这里没有

更进一步，但圣经中确实存在这样一个观念，对我们读经也有帮助。 

有一个文学修辞叫做提喻，就是用一个词来代表许多事物。比如，

我说我在停车场有一套“轮子”。大家都明白我指的是汽车，不会有

人以为我真的只有四个轮子放在那里，等会儿要靠坐在轮子上滚回家。 

同样地，当我们说“复活”，其实也包含了很多其他真理。若我

们相信祂复活了，那必然也意味着我们相信祂曾死过；若我们相信祂

死了，那也必然意味着我们相信祂确实曾经活过。有人可能觉得这听

起来很傻，但从教会最早的年代起，就有幻影说派和诺斯底派，他们

认为基督的生与死只是幻象或想象，不是真实的；认为祂只是某种心

灵上的存在，活在我们的心里而已。 

若我们再深入探讨，就会发现我们也必须相信童女生子；必须相



信祂过着完全公义的生活；必须相信祂替罪的死，祂不是仅仅死了，

而是为罪人而死。 

因此，我敢说，“复活”这个词其实是整个救赎成就的总括。使

徒保罗说要相信复活，我认为他是在谈整全的救赎，而复活正是这救

赎工作的顶点。 

最后，也可能是从经历上来说最困难的，就是承认基督的主权。

你们都应该有过这样的体验吧？在某些社交场合，我们可能心里想着

“我应该说点什么”，但又因为紧张而不敢开口。我们刚才为世界各

地的弟兄姐妹祷告，他们因着口里承认信仰而被处死。你们知道，这

确实很艰难。尤其在一个文化环境里，基督徒常常被看作是愚昧、落

伍、顽固，还信这些过时的东西。 

在启示录 2 章 13 节里，主耶稣对别迦摩的教会说了一句何等荣耀

的话：“我知道你的居所，就是有撒但座位之处。当我忠心的见证人

安提帕在你们中间，撒但所住的地方被杀之时，你还坚守我的名，没

有弃绝我的道。” 

你可以从这节经文看出，那里的环境何等敌对。耶稣说，“我知

道那里是撒但居住之地”，但祂称赞他们仍持守祂的名，没有退缩。 

我常想到我们年轻人，当然也包括年长的，在一个越来越敌视信

仰的环境里。对我来说，很大的鼓励就是听见年轻人愿意在需要的时

候开口说话，愿意在对话中表达基督徒的立场。当然，这不是说要无

礼或骄傲，而是以谦卑、勇敢的态度表达基督的真理。这显明我们和

保罗一样，是真正属于基督的奴仆，承认耶稣是我们的主和王。 



我有一个朋友曾经在一场豪华晚宴上，坐在一群所谓精英的富人

中间，其中一个人冷嘲热讽地说：“你们能想象吗？在这个国家竟然

还有那么多人相信天使，相信耶稣复活。”你可以想象，在那样的环

境下，大家都附和地笑，重复着他们习惯听来的论调，并没有多少原

创的思想。可是我的朋友却勇敢地说：“我相信。” 

让我告诉你，我敢肯定桌上还有其他人心里在想：“幸好他说出

来了，我自己不敢讲。” 

我常为我的孩子们祷告，特别是为我最小的儿子。我祈求他能有

智慧、有良善、有力量，也能有勇气。因为你必须勇敢。你以为反对

基督信仰的论证很有力吗？其实它们脆弱得像棉花糖，只不过外面披

上了一层看似坚固的盔甲，而那盔甲也是棉花糖做的。他们最大的胜

利，就是让你保持沉默。 

想一想，当罗马巡抚本丢彼拉多想要释放耶稣时，是谁阻止的？

是神的子民。他们提醒彼拉多：“你若释放这个人，就不是该撒的忠

臣。凡以自己为王的，就是背叛该撒了。”（约翰福音 19 章 12 节） 

彼拉多知道这下麻烦了。注意，这是教会的领袖在说话，不是帝

国的祭司。他们的话暴露了自己未受割礼的心，甚至在约翰福音 19

章 15 节里喊出：“除了该撒，我们没有王。”这岂不正是“受了兽的

印记”的表现吗？当他们说“我们没有王，只有该撒”，其实就是背

弃了真王。 

我知道有些人会把路加福音 20 章 25 节“凯撒的物当归给凯撒，

神的物当归给神”理解为：有一些东西属于凯撒，不属于神。但让我



告诉你，这不是那段经文的正确意思。世上没有一样东西不是属于神

的。正是通过我们口里承认，神的国度才世代延续，而不是仅仅在内

心里秘密持守。 

让我以一个故事结束。主后二世纪，有一位名叫坡旅甲的基督徒，

他是使徒约翰的直接门徒，士每拿教会的主教。他在 86 岁时因是基督

徒被捕。当时基督徒被视为政治上危险的邪教，其迅速的扩展被认为

必须被制止。 

当坡旅甲被带到审判官面前时，罗马官员甚至对这位老人心生怜

悯，劝他只要说几句话，做个小动作，就可以免死。他们说：“你只

要说‘凯撒是主’，再在凯撒的像前撒一撮香，就可以保命。” 

但坡旅甲回答：“我服事基督八十六年，祂从未亏待过我，我怎

能亵渎那位拯救我的王呢？” 

朋友们，历代的凯撒们，也许会容忍你把耶稣当作先知或祭司，

祂告诉你真理也好，祂为你献血代求也罢，但他们绝不会容忍你承认

耶稣是王，更不会容忍祂是万王之王。这是凯撒们绝对不能接受的。 

最终，坡旅甲被火焚烧，后来又被长矛刺死，场面极其残忍。但

他自己说，他一生对信仰最伟大的贡献，并不是他长久忠心的服事，

而是他以殉道的口，承认耶稣是主。 

让我们祷告： 

天父，我们祈求能明白信心的义所说的，我们不必去别处寻找，

救恩就在教会的怀中，在我们口里，在我们心里。耶稣基督已经完成



一切，使我们与造物主和好。 

父啊，我祈求，若在场有人还没有呼求祂的名，愿祢赐下恩典，

赐下信心，使他们进入祢永恒的国度。 

我也为我们这些已经呼求祂名的人祷告，愿我们在神面前谦卑，

在人面前刚强，甘愿说出真理，为了爱祢，也为了爱他们，无论付上

什么代价。 

如今我们所处的文化环境，似乎和坡旅甲时代正相反，当时信仰

因扩展而被视为政治威胁，如今我们反而被逼退缩。但父啊，求祢帮

助教会，帮助基督徒，明白我们属于一个由祢亲自保护的国度。我们

只需说出真理，勇敢承认信仰，使基督的名被高举，好叫万人被祂吸

引归向祂。 

我们奉主圣名祷告，阿们。 


