
healingwings.net 

罗马书系列讲道 111 

托着你的根 
罗马书 11 章 16~18 节 

维保罗牧师 2016 年 1 月 10 日 

翻译：甘晓春 2025 年 9 月 7日 

 

请看罗马书 11 章 16 至 18 节，我们一同领受神的话语： 

“所献的新面，若是圣洁，全团也就圣洁了。树根若是圣洁，树

枝也就圣洁了。若有几根枝子被折下来，你这野橄榄得接在其中，一

同得着橄榄根的肥汁。你就不可向旧枝子夸口，若是夸口，当知道不

是你托着根，乃是根托着你。” 

让我们祷告： 

天父，我们祈求能够明白，使徒保罗的教导正是你的圣灵所愿意

我们领会的。帮助我们理解成为圣约群体一员的意义，使我们既能从

中获得鼓励，也能明白警戒，好让我们有智慧，如同在本章后文中，

我们会思考神的良善与严厉。天父，帮助我们不只是偏向自己想看到

的，而是能够全面领会经文的教导，因为在其中，你向我们显明宝藏。

最宝贵的宝藏，当然是基督自己。我们奉他唯一的名祷告，阿们。 

在这段经文中，我们看到使徒保罗使用了两种比喻：一个来自律

法，一个来自自然。 

在律法中（指旧约律法），以色列人要将面团中首先作成的面包

https://healingwings.net/


作为奉献献给神。这个最初的面包，也就是“初熟的果子”，是圣的，

因此可以认为整团面团也是圣的。圣的面包使整个面团得以成圣。 

保罗先用律法中的比喻，再用自然界的比喻，可能是因为他面对

的听众既有犹太人，也有外邦人。他说：如果根是圣的，枝子也必圣。

这里显示了产生者与所产生物之间的关系：圣的根产生圣的枝子，圣

的面包成圣整团面团。 

为了帮助理解，我打一个例子：新人订婚或结婚时，会去尝试婚

礼蛋糕的样品。如果蛋糕片尝起来美味，那么整块蛋糕自然也会好。

这与保罗的比喻类似：面包是圣的，整团面团也是圣的；根是圣的，

枝子也是圣的。 

在这几节经文中，我们看到初熟的果子、面团、根与枝子等比喻，

来自律法和自然。要理解它们的含义，我们可以把它们整理如下： 

初熟的果子可能代表族长、基督，或犹太基督徒的余民。我个人

倾向于认为这里指族长。 

面团代表以色列人，这几乎是所有学者的共识。根类似于初熟的

果子，也可能指族长、基督或犹太基督徒的余民。 

枝子则代表以色列人，与面团对应，而野橄榄树的枝子则代表外

邦基督徒。 

把这些比喻理清后，我们可以更好地理解保罗的教导：不论持哪

种理解，信息的核心不变，不要自夸于枝子之上。保罗在此的重点在

18 节总结道：“你就不可向旧枝子夸口，若是夸口，当知道不是你托



着根，乃是根托着你。”有趣的是，他并不是说“不要自夸，因为你

不托着根”，而是强调：根托着你，你不可因此自夸。 

回顾前文，使徒在第三章已警告犹太基督徒不要自夸，如今，他

提醒外邦基督徒不要自夸。保罗写作不是无的放矢，而是回应罗马教

会中实际存在的问题：有人因自身身份或地位而产生优越感。最初，

犹太基督徒可能觉得自己高于外邦信徒，而现在，外邦信徒也可能产

生对犹太人的优越感，保罗指出，这两者都是错误的。 

综上所述，关于“面团”和“枝子”的比喻，学者之间存在不同

意见，但大多数观点可以归纳为：初熟的果子代表族长或基督，面团

代表以色列人，根类似于初熟的果子，而枝子则代表以色列人或外邦

基督徒。这些比喻帮助我们理解保罗的核心教导：不要自夸，因为我

们依靠的不是自己，而是神的根。 

如果“初熟的果子”指的是族长，那么这里所说的族长可能是指

亚伯拉罕、以撒和雅各，也就是旧约神的子民，而不是基督。这似乎

会产生很大的差别，对吧？确实是很大的差别：究竟是指族长，还是

指基督？ 

当然，我们都知道，在主日学里，基督总是正确答案。当谈到支

持我们的那位时，我们很容易把它认作基督，但我们也必须认识到，

在圣经中，有时情况并非如此。例如，如果我问你，使徒保罗说教会

的根基是什么？是基督吗？在某种意义上是的，但在另一种意义上，

也包括使徒和先知。这完全取决于我们所看的经文以及其上下文。 

如果这里指的是族长，也就是亚伯拉罕、以撒和雅各，那么他们



之所以成为“初熟的果子”，是因为弥赛亚的应许借着他们而成就。

因此，从延伸意义上看，这仍然指向基督。明白我的意思吗？所以我

认为有充分的理由相信，这里更可能指亚伯拉罕、以撒和雅各，而不

是直接指基督本人。 

这节经文可以这样理解：初熟的果子，即族长，通过他们与神立

约而被分别为圣。亚伯拉罕蒙应许，因而成为整团面团成圣的途径。

以色列作为一个民族，是圣的，但其圣洁是源于与亚伯拉罕、以撒和

雅各的关系。这就是国家的起源，也是应许所临之处。神拣选了亚伯

拉罕，通过对他的应许，以色列成为神的子民。 

用历史与血肉的角度来说，在旧约中，救赎在以色列中找到。我

们读到很多旧约经文，比如诗篇 147 章 190 节清楚地说明：他将他的

道指示雅各，将他的律例典章指示以色列。雅各在此与以色列同义，

神没有这样对待其他民族，他们不认识神的律例。赞美主。 

因此，成为圣洁，就是与这圣洁的民族联合。如果在旧约时期，

你想靠近神、寻找救赎，就必须找到以色列。顺便说一句，这也是旧

约与新约的一个区别：旧约是“来到以色列”，新约则是“去”，正

如大使命所教导的。 

进一步地，新约信徒应明白，我们的信仰起源，流向我们，皆来

自以色列。如果你读圣经，不意识到旧约几乎都是关于以色列的，你

就会错过其背景。正如耶稣对雅各井旁的妇人所说，她在问崇拜地点

的问题，耶稣说：“你们所拜的，你们不认识。”这很重要，她在崇

拜，但并不真正明白自己所做的。而救恩确实来自犹太人，正如耶稣



所教。 

可能有人觉得奇怪：神为何拣选并保守一个民族，通过他们来成

就救恩或更具体地说，拯救者的降临？确实，这样做非常有意义，因

为拯救者必须是独特而独一无二的。 

打个比方，如果一个人患病，我们都患有罪的疾病，导致死亡，

他被送到一所大医院，有一种药可以治愈这种疾病。如果你在医院里

找药，你可能永远找不到。然而，在以色列，我们知道圣洁的人是谁，

知道方向：这里是药柜，门就是基督，救恩不可能来自任何地方，而

是特定的地方和特定的人。正如使徒行传所显示，救赎从一个特定地

点和一群人开始，然后扩展出去。 

耶稣说：“救恩是从犹太人而来。”这主要指他自己作为弥赛亚。

整个救赎历史都指向他，大箭头般指向基督。救赎在基督里，救恩从

犹太人而来。 

因此，整团面团或枝子的圣洁，取决于它们与初熟的果子或根的

关系。以色列因与亚伯拉罕的关系而成为圣民，因为弥赛亚的应许借

着亚伯拉罕而来。旧约中以色列是神的圣民。 

然而，下一节经文提醒我们，这种关系并非绝对稳固。11 章 17

节说：“若有几根枝子被折下来，你这野橄榄得接在其中，一同得着

橄榄根的肥汁。你就不可向旧枝子夸口。” 

看到这里，“枝被折下”，这也是我认为这里指族长而非基督的

原因之一。枝子是圣的，对吗？是的，但它们却被折下。我记得多年



前我读到一次查经，有人断言这节经文明确证明基督徒可以失去救恩：

枝子本是圣的，却被折下。不得不承认，这是一个不错的论点。他手

里拿着圣经，展示了“圣的枝子被折下”。 

然而，大多数福音派，尤其是改革宗信徒，相信真正重生的信徒

会在信仰上持守到底，阿们。我们相信这一点。我更喜欢使用“圣徒

的坚忍”这个词，而非当今流行的“一次得救，永远得救”或“永恒

的安全”。“坚忍”带给我们不同的画面：它强调，真正的信徒会持

续坚守信仰。正如耶稣所说：“忍耐到底的，必然得救。” 

因此，圣徒的坚忍强调持续的信仰生活，而不仅仅是一次孤立的

宗教经历。这与现代流行的“永远得救”概念有所不同，它提供了更

全面的理解。 

约翰福音 10 章也是一个关键经文，用以证明我们的救恩不会失

去。耶稣教导说：“我的羊听我的声音，我也认识他们，他们也跟着

我。我又赐给他们永生。他们永不灭亡，谁也不能从我手里把他们夺

去。我父把羊赐给我，他比万有都大。谁也不能从我父手里把他们夺

去。” 

你可以理解这里的画面：无人能从我手里夺去我的羊，也无人能

从父的手里夺去。我们在神的手中得到保守。然而，在保罗所讲的比

喻中，却出现了“枝子被折下”的情况。 

你或许会想，这只是指旧约时期的以色列人吧，当国度从以色列

转给结果实的外邦民族时，他说的只是旧约中的人。但实际上，这不

仅仅是回顾历史，因为在 11 章 22 节，保罗提醒你我，如果不持续在



信仰中，也会被砍下。这不仅是历史回顾，也是对我们今天的警告：

这种情况也可能发生在我们身上。 

有人可能会质疑，保罗是否自相矛盾？特别是在荣耀的第八章之

后，他说：“无论是死，是生，是天使，是掌权的，是有能的，是现

在的事，是将来的事，是高处的，是低处的，是别的受造之物，都不

能叫我们与神的爱隔绝。”第八章强调没有什么能把我们从神的爱中

分开，而第十一章却讲枝子被砍下。这里需要澄清理解，否则圣经会

显得难以理解。 

关键在于区分可见教会和无形教会。考虑那些被砍下的枝子。大

多数以色列人被砍下，这里主要指的是他们。我们是否应该认为这些

以色列人都是重生得救的信徒，后来失去信心而被砍下？并非如此。 

这些立约的圣民，没有迹象表明他们真正相信。耶稣说，用嘴唇

尊敬我，心却远离我（马太福音 15 章 8 节）。他们是神的立约子民，

是圣民，但他们被从神的子民中抽离，象征性地放在城门外，被视为

被砍下的枝子。 

基督徒常常会以为自己能看透邻居的心，我也听过有人说你真有

牧者的心，也有人说你没有牧者的心。事实上，我们真的无法完全知

道别人的心。我们可以观察行为，但无法确定谁真正得救，谁未得救。

然而，圣经确实在某些时候呼召教会作判断。 

耶稣说，如果弟兄犯罪，先私下劝告无效，再带两三个人去劝告，

如果仍不听，就告诉教会；如果连教会都不听，就当看他如外邦人或

税吏（马太福音 18 章 17 节）。这里说明教会有权判断某人是否为信



徒，但要注意耶稣使用的语言非常具体：当他命令我们这样看待那人

时，这是耶稣的指示，我们应尊重并遵行。 

同时，我们必须承认自己无法真正知道某人的心，唯有神才能知

道。正如耶利米书 17 章 10 节所说：“我耶和华是鉴察人心，试验人

肺腑的。”我们只能按神的指示来判断，表面上视为不信者，但实际

上谁得救，谁未得救，只有神知道。 

几周前，我提到类似情况：罗马天主教会将马丁·路德逐出教会，

从教会角度，他被视为税吏。我当时公开表示认同，强调这是教会行

使纪律的一部分。教会的标志包括：讲道、施行圣礼、必要时行教会

纪律。当你施行纪律，将某人视为不信者时，这象征性地是枝子被折

下，但这并不意味着他们曾经得救，或不再得救，也不代表神的眼中

如此。我们看到的，只是现象性的、可观察的。 

这些被砍下的枝子，是圣约的以色列人；嫁接进来的外邦信徒，

也是我们所能观察到的现象。它是一种显现性的语言，不是本体论上

的确定。就像日落，你看到太阳落下，但实际上是地球在转动，太阳

并未移动。 

因此，当我们看到有人信主又离开信仰时，这只是现象上的“枝

子被折下”，并不与第八章所说的教义相冲突。 

这对理解教会非常重要。我们看到一个可观察、物质的圣约团体。

在旧约是以色列，在新约是教会。这个团体中，圣言被宣讲，圣礼被

施行，祷告被献上，应许被珍视。在旧约，这是以色列（罗马书 9 章

45 节）；在新约，是教会（哥林多前书 12 章 28 节，以弗所书 4 章 11~13



节，大使命等）。 

教会是神国度的可见体现。虽然它不完美，不是新天新地，但我

们作为圣民，来到这里，就是来到活神的教会，与已经去世的圣徒一

同参与敬拜。这是一种可观察、现象性的现实，也是神在地上国度的

彰显。 

圣经给出的模式似乎是：圣约社群的成员应当被视为与根相连，

除非他们的不信显明，他们才被视为被砍下。我们不会轻易地把人视

为被砍下，除非像以扫那样，否认了长子名分并离开了立约社区，或

者因某种原因被逐出教会，被象征性地折下。 

这是我在讨论中想补充的一点，因为这个概念对很多人来说很难

理解：在圣约社区的界限之内，神通常是通过这个社区来完成祂的工

作。并不是主要通过电视、广播、出版商，或者空降组织。这个圣约

社群通常，当然有例外，是神施行拯救的渠道。离开教会，如我们信

仰告白所述，也正如我所同意的，没有常规的救恩途径。 

我可以想象现在有些听众在开车时听到这里，可能会惊讶地想：

“你开玩笑吧？有人没踏入教会，就听福音得救了。”有人可能通过

传单、书籍、广播或电视了解耶稣，自认为已足够，不需要加入某个

组织化的教会。但在今天这种文化背景下，这种观点显得奇怪：现代

很多人只把基督信仰当作获取个人属灵信息的渠道，而不是作为身体

的一部分，一个可辨识、被神赐恩赐互相服侍的身体。你需要我，我

也需要你，我们彼此需要。这是神设计的方式。 

我想挑战大家的思维，因为有人可能会觉得：“我完全理解这个



观点，但牧师，你是不是把教会提升到不该有的地位？”请记住，在

写这封书信时，以及在基督教历史的早期，没有互联网、没有电视、

没有广播，甚至没有印刷机。那时，获得福音的常规途径，就是通过

教会。这不仅是保罗时代如此，至少在最初 1500 年中都是如此。有人

甚至认为，当古腾堡发明活字印刷、路德将圣经译成通俗德语后，个

人就能获得圣经，这导致了一些错误观念，比如“不再需要教会”，

这是不合理的。部分再洗礼派甚至走向极端，认为母教会不再必要，

这显然是错误的。 

回到橄榄树的比喻：一些犹太枝子被折下，野橄榄枝，也就是外

邦人被嫁接进来。这意味着什么呢？当耶稣来时，立约社区已经腐败，

尽管不是完全腐败，但主要是腐败的。耶稣来到一个黑暗的宗教环境，

福音的讯息开始超越以色列，扩展到各路各道。 

耶稣进入立约社区时，许多人拒绝接纳他。他说：讯息将被传出，

从旧约过渡到新约，来自各国的人都可以在筵席上享用橄榄树的肥美。

我们所享用的，是橄榄树的肥美，是天上的丰富，通过基督与神和好，

永远享有作为至高神儿女的平安、喜乐与安慰。 

正如诗篇 57 篇所说：“神阿，求你怜悯我，怜悯我。因为我的心

投靠你。我要投靠在你翅膀的荫下，等到灾害过去。我要求告至高的

神，就是为我成全诸事的神。那要吞我的人辱骂我的时候，神从天上

必施恩救我。也必向我发出慈爱和诚实。”这就是橄榄树肥美的象征。 

外邦人被嫁接进来，他们并非加入一个全新的体系，而是被接入

这个早已存在的恩典圣约的流动之中，从堕落之后就已显明，后来在



挪亚、亚伯拉罕、摩西、大卫中逐步彰显，最终在基督里完全成就。

这是一条救赎历史的河流。 

保罗强调两点：首先，这条救赎历史的流动并非从外邦信徒开始；

他们是被加入其中的。正如 11 章 24 节所说，这是与自然相违的、略

显尴尬的过程。朋友们，有一条河流贯穿历史。以西结书 47 章描写，

从殿里流出的水渐渐变大，滋润万国。这条河象征基督的生、死、复

活与升天，是祂的胜利所形成的生命之河。我们要在河边扎营，因为

依靠这河，我们的叶子不枯干，凡事顺利（诗篇 1 篇）。以西结 47

章 12 节也说，河两岸有各样果树，其叶不枯，果子每月更新，叶子可

医治万民。 

你是否已经在这河边扎营？因为诗篇 1 篇的对照是：恶人不会如

此，他们如糠秕，无生命、无医治。保罗要他们明白：历史中有一条

河流在流动，你们不是河流的主，你们只是被带入其中，在河边扎营。 

其次，外邦信徒本身没有任何资格去分享橄榄树的肥美。他们可

能会误以为自己优于被折下的枝子，所以保罗在 11 章 18 节警告说：

“你就不可向旧枝子夸口，若是夸口，当知道不是你托着根，乃是根

托着你。”信息通过亚伯拉罕传来，这信息，基督的福音，是支撑外

邦信徒的根基，而不是相反。 

值得指出的是，圣经中关于不要自夸的劝诫和教导，是基于我们

的实际状况。当我们被告诫不可为自己的救恩自夸时，并不是说我们

可以自夸，而是说我们根本没有资格自夸。我们得救是出于恩典，藉

着信心而来，根本没有自夸的余地。 



就像伟大的运动员在接受采访时可能会被提醒：“不要自夸。”

即便他可能确实比别人强，也应避免自夸，因为自夸会显得不合宜。

圣经所强调的“不自夸”，并非说神容许我们自夸却劝我们别做，而

是根本没有自夸的空间。我们得救完全依靠神的恩典和基督的救赎。 

在橄榄树的比喻中，我们同样没有资格自夸，因为我们不支撑根，

根支撑我们。有人可能会说：“根不可能是族长，也不可能是教会或

圣约社群，因为真正支撑我们的，是基督。”我在这里无法详尽讨论，

但简言之，真正属于基督的人，永远不会被砍下。所以这里所说的“支

撑”，必须是指与可见的教会的关系，而非单纯属灵或神秘的根基。 

我要强调这一点，因为它关系到教会本身的使命。教会被呼召去

支撑枝子，作为牧师、长老和执事，这是一项令人敬畏的任务。这个

“支撑”意味着持续不断地提供帮助、供应所需、维持枝子的成长与

生命。因此，确保教会能够持续成为基督的宣告者，是极为重要的责

任。谁愿意将这个信息的重量扛在自己肩上呢？由此我们更应认识到，

教会的核心必须是耶稣基督，唯有基督被钉十字架，正如使徒所教导

的，祂是神荣耀的盼望。 

我们的教会，以及每一位听众所在的教会，要么成为基督的灯台，

让光照耀，要么陷入撒但的会堂。这是圣经所指引的方向。教会不能

中立，一旦偏离，就会从光明之地转为黑暗之所。 

我曾经访问过意大利的一座教会，虽然我可能不认同那教会的神

学，但其艺术装饰令人震撼。讲台上方角落有天使的壁画，天使手持

书卷和羽毛笔，仿佛记录牧师的每一句话，直达天庭。想象一下：牧



师所说的话，天使记录，救主在旁，圣灵笼罩会众，天使注视场景，

天堂与地狱静候审判。 

牧师的讲道，其责任之重大不可言喻。他在讲台上代表基督，宣

讲神的话语，环绕他的是不朽的灵魂。看啊，这责任之深，所涉及的

关联之广，都是令人敬畏的。 

让我们同心祷告： 

天父，我们为教会祈求，愿世上的教会都认识到宣讲耶稣基督及

其战胜罪与死的使命之重大。求父帮助我们，不自夸，不高估或低估

教会的位置。历史上，这常被混淆，但求你借着圣言和圣灵，引导我

们行在正道，使教会成为支撑枝子的地方。愿你圣洁的救恩信息，藉

着以色列至圣者，持续传向万国，带来拯救和医治。 

我们奉你圣名祷告，阿们。 


