
healingwings.net 

罗马书系列讲道 117 

活的敬拜 
罗马书 12 章 1~2 节 

维保罗牧师 2016 年 3 月 20 日 

翻译：甘晓春 2025 年 9 月 27 日 

 

我们来读罗马书第 12 章第 1和第 2 节。这是关于这两节经文的一

组讲道的第二篇，题为“活祭”。今天早晨的副题是“活的敬拜”。

现在请听神的话语，罗马书 12 章 1~2 节： 

“所以弟兄们，我以神的慈悲劝你们，将身体献上，当作活祭，

是圣洁的，是神所喜悦的。你们如此事奉，乃是理所当然的。不要效

法这个世界。只要心意更新而变化，叫你们察验何为神的善良，纯全

可喜悦的旨意。” 

经文读完了，我们一同祷告： 

天父，我们祈求能深刻明白什么叫做“成为活祭”。我们祈求能

正确认识你是谁，也认识我们是谁，知道我们该如何度日，如何思考，

如何言语，如何行事。父啊，求你借着你的圣灵和你的话语，激励我

们奔向这一目标。奉耶稣的名祷告，阿们。 

上一次我们谈到属灵与道德上的脆弱，以及这如何令人不安。一

个人究竟在什么程度上自觉地拥抱黑暗，这很难界定。人似乎不是某

天早晨突然醒来，就决定要走上败坏的道路。我所遇到的人，有些已

https://healingwings.net/


经陷入极度黑暗的境地，例如坐牢的人，或因所做之事而失去婚姻或

事奉资格的人。他们并不是一觉醒来就打算毁掉自己的人生。通常，

这是一条渐进的道路。这并不是否认罪性，而是罪性在路上起了舞，

与世界交织，直到有一天，人发现自己身处一个从未想要去的地方。 

而这条路往往看似迷人，甚至美丽。最近我深受触动。有一次我

和九岁的儿子开车，收音机里放起了那首《Imagine》。他听后说：“这

么优美的歌，怎么会讲这么可怕的东西呢？”我不知道他从哪儿得到

这种认识，但这再一次提醒我们自身的脆弱。 

在马尔科姆·格拉德威尔的书里，也有类似的观察。他并非基督

徒，但他的畅销书提出了一些耐人寻味的社会学洞见。在《引爆点》

里，他描述潮流是如何开始的。他谈到时尚、娱乐的潮流，但也谈到

一个惊人的现象：20 世纪 60 年代初，在密克罗尼西亚群岛，自我毁

灭的行为几乎闻所未闻。然而到了 80 年代末，这里的人均比例竟超过

世界上任何地方。 

社会学家们研究这个现象，试图解释“不堪设想的事，怎么会被

设想出来”。他们发现，转折点是 1966 年，一位广为人知的年轻人做

了这样的事。从那之后，报纸的报道引发了文化中此类行为的激增。

加州大学圣地亚哥分校的大卫·菲利普斯得出结论：某位名人的选择，

会给那些脆弱、易受暗示的人一种“许可”，让他们效仿这种偏离正

道的行为。格拉德威尔因此总结：名人的此类举动，往往会成为引爆

点，引发文化性的流行病。 

这一发现让我想到保罗在以弗所书 5 章 11~12 节的劝勉：“那暗



昧无益的事，不要与人同行，倒要责备行这事的人。因为他们暗中所

行的，就是提起来也是可耻的。”报道若变成渲染甚至利用，便让一

条危险的选项摆在年轻人面前，最终带来灾难。 

然而，菲利普斯和格拉德威尔都没有深究为何这些行为是偏离正

道的。他们也没有想到，其实我们所有人，在某种意义上都可能落在

脆弱之列。很多人总以为：“我绝不会那样。我不会做出那样的事。”

可是，创世记里的罗得的女儿们，虽在敬虔的家庭中长大，却因在所

多玛的文化中成长，仍做出了极其败坏的决定。我们读到时会问：“她

们在想什么？”但答案在于：她们生活在所多玛。 

我自己也常自以为不会被影响。可是在纽约过马路时，我和妻子

站在红灯前，看见所有人都直接闯红灯。我心想：“我绝不会效法这

些违法者。”于是拉着妻子的手，固执地等绿灯。但这坚持只维持了

11 分钟，我就跟着人群走了。 

想一想，这种现象如何影响我们对婚姻的看法，对性别的看法，

对政府和税收的看法。想想它如何影响我们对生命价值的看法，百年

前不可思议的事，如今竟成了常态。想想它如何影响我们对神、对天

堂与地狱的认识。 

所以，保罗说的“心意更新而变化”，这是一个巨大的工程，不

是小事。上周我们谈到更新的必要性，也强调更新不是为了赚取神的

爱，而是因着已经领受的爱。这个次序至关重要。我们更新心意，并

不是为了博取神的喜悦，而是因着基督的宝血、因着恩典，我们已经

蒙悦纳，因此才活出理所当然的回应。 



有一个故事：南北战争结束后，一个女奴被释放。她的主人是个

仁慈善良的人。她获得自由后，有许多选择，可以离开南方，可以去

别处工作，也可以独立生活。但当别人问她想做什么时，她指着原来

的主人说，她愿意跟随他，不再是奴隶，而是自由人。 

在约翰福音 15 章 15 节，耶稣也对门徒说：“以后我不再称你们

为仆人。因仆人不知道主人所作的事。我乃称你们为朋友。因我从我

父所听见的。已经都告诉你们了。”更早，在约翰福音 6章 68 节，许

多门徒离开耶稣时，耶稣问十二门徒：“你们也要去吗？”西门彼得

回答说：“主啊，你有永生之道，我们还归从谁呢？”就像那女奴一

样，因着基督的爱与信实，跟随别的主宰，在彼得看来是荒谬的。他

说：“我有自由，但我要选择跟随你。” 

保罗在罗马书 12 章 1 节开头写道：“所以弟兄们，我以神的慈悲

劝你们。”注意他所用的字眼：“我劝你们。”这显示保罗并不依靠

华丽的辞藻或口才来打动人心，而是倚靠信息本身的力量。他深知福

音本身就带着劝化的能力。 

他在第十二章开头，并没有用更有力、甚至完全合适的命令语气。

他没有说：“我命令你们。”虽然他大可以这样说，在别处也确实用

过这样的语气。但在这里，他用了更温和的表达：“我劝你们。”这

个词的意思是“呼召到身边来”，带着恳切的意味。就好像他在呼应

第二章里所写的：真正引导人悔改的，是神的恩慈。是神的慈爱与良

善，使人心生悔改。 

当然，不是说圣经里没有强烈的语言。保罗曾用过，耶稣也用过。



但弟兄姊妹们，我们当时常记得，我们原本配受审判，如今却得了怜

悯。怜悯要常在我们的心里，铭刻在我们的意念中。这应当调和我们

的心，也调和我们的口，使世人明白，我们生活在一个充满怜悯与赦

免的国度。 

想想保罗在哥林多后书 5 章里的呼吁：“所以我们作基督的使者，

就好像神藉我们劝你们一般。我们替基督求你们与神和好。”他甚至

用上了“求”这个词，带着迫切与恳求的心。他不是居高临下地命令，

而是谦卑地哀求。 

我记得多年前的一次长老会，我们在劝勉一位偏离正道的人。我

们竭尽所能地诉诸他的良心、信仰、理智与圣经的教导，尽力提出最

强有力的论证。但他却不愿意听，执意要行自己所要行的事，明明违

背神的命令。我心里暗暗叹息：“还能说什么呢？”按理说，如果论

点更有力，对方就该悔改。但事实并非如此。就在那时，我们的一位

长老肯纳德弟兄，真诚而迫切地对那人说：“求你不要这样做。”那

一刻让我终生难忘。那就是我们的心肠，我们不是要赢得争论，而是

要赢得灵魂。我们要恳求：“我求你，不要这样行！” 

我们已经提过，十二章到十六章的教导，必须建立在一到十一章

的真理之上。这就是为什么开头有一个“所以”。保罗写信的对象是

“弟兄们”，是已经在神怜悯中的人。信息是给那些享受神怜悯的信

徒的。 

“怜悯”在圣经中是一个极大的词。它意味着慈爱、怜恤、宽容、

赦免，向那些本该受惩罚的人所施予的善意。恳求怜悯，正是承认我



们理当受刑罚，却渴望得赦免。我们不是呼喊要“公平”，不是要求

神“公正待我”，而是哀求神“怜悯我”。若神只按公平对待我们，

我们都要灭亡；唯有怜悯，才是我们得救的盼望。 

神的怜悯是祂与百姓立约的根基。出埃及记 34 章 6~7 节说：“耶

和华，耶和华，是有怜悯有恩典的神，不轻易发怒，并有丰盛的慈爱

和诚实。为千万人存留慈爱，赦免罪孽，过犯，和罪恶。”如果我们

不是祂怜悯的对象，那么罗马书 12~16 章里的教导，对我们而言不过

是“好建议”，却无济于事。但若我们是祂怜悯的对象，就当在与人

交往时效法祂的怜悯。 

耶利米哀歌 3章 22~23 节说：“我们不至消灭，是出于耶和华诸

般的慈爱。是因他的怜悯不至断绝。每早晨，这都是新的。你的诚实

极其广大。”人说，祂的怜悯每天更新，因为我们的罪孽每夜更新。

圣经常用复数“怜悯”，表示我们持续不断地需要怜悯，也必须时时

意识到这一点，并且把同样的心志带到人与人之间。 

接着，保罗的劝勉进入一个听来奇特的方向。或许我们太熟悉了，

听起来不觉得奇怪，但其实它是令人惊讶的：我们被呼召，将身体献

上，当作“活祭”。 

这里的“身体”指的是整个人。我们知道这是指全人，因为接下

来的经文正谈到行为，骄傲、虚伪等等。他呼召我们成为活祭。保罗

使用了祭祀的语言：献祭、祭坛、献上。这一切都强调一个主题：顺

服。 

以弗所书 5 章也有类似的教导：“所以你们该效法神，好像蒙慈



爱的儿女一样。也要凭爱心行事，正如基督爱我们，为我们舍了自己，

当作馨香的供物和祭物献与神。”神怎样待我们，我们也当怎样效法

祂，在彼此相交中显出这种牺牲的爱。这正是罗马书 12 章的图景。 

“活祭”意味着什么？就是在日常生活中，以爱神、爱人的顺服

态度来生活。就像自己被放在祭坛上，别人因我们的牺牲而得益。祭

坛是什么地方？不是摆设，而是宰杀祭牲的地方。但我们的牺牲不是

死，而是活。我们已经与基督同死，如今活着，是要作活祭。 

诗篇 51 篇 17 节说：“神所要的祭，就是忧伤的灵。神阿，忧伤

痛悔的心，你必不轻看。”这就是活祭的核心：内里的谦卑、顺服与

痛悔，向外表现在行为上。当我们悖逆神、不去爱祂，不去爱邻舍、

爱配偶、爱儿女时，我们其实是在“逃下祭坛”，说：“我不要待在

这里。”因为祭坛是不舒服的地方。 

以弗所书 5 章也说：“你们作丈夫的，要爱你们的妻子，正如基

督爱教会，为教会舍己。”常有人说：“我愿意为妻子去死，哪怕挡

在车前。”或许真的有那一天。但耶稣不仅为我们死，也为我们活。

更艰难的，不是一次性的舍命，而是一生持续的牺牲。每天在祭坛上，

作活祭，为他人而活。 

耶稣在牺牲中，担当了世人的罪，承受了无限的忿怒。与此相比，

我们竟常觉得，为别人多一点包容、多一点忍耐，已经难以忍受。我

们要记得，牺牲的本质，就是放下自己。活祭不会站在祭坛上问：“这

对我有什么好处？”若婚姻中的每个人都明白这一点，许多家庭的问

题就迎刃而解了。 



但我们往往抱着这样的心态：“我已经不断地牺牲，持续不断地

付出，可是我还没看到回报。我来见牧师，是要对方学会也成为活祭。”

这就是我们人性的挣扎。然而，耶稣自己说过：“人子来，不是要受

人的服事，乃是要服事人。”这并不是说我们要毫无分辨、没有讨论，

也不是叫我们变得软弱无力，而是讲一种态度，舍己的态度。每天早

晨，我们要把自己放在祭坛上，说：“今天我愿为别人而活。”保罗

在接下来的经文里，还会继续展开这个主题。 

关于“圣洁”和“蒙神悦纳”这两个词，还有一些争论。保罗在

这里说，要将身体献上，当作“圣洁、蒙神悦纳的祭物”。这是什么

意思呢？他是不是在说，祭物本身，像旧约里的祭物一样，必须毫无

瑕疵？旧约里要求献上的羊羔要没有残疾。当然，严格说来，哪一只

羊是真正完全没有瑕疵的呢？那只是一个预表，指向那位真正无瑕疵

的基督。那么，保罗是否在说：当我们要上祭坛时，必须先毫无瑕疵？

这是一些人的解释。另一种看法则认为，他强调的是献祭的行动必须

是圣洁、蒙悦纳的。那么到底是在说祭物本身的性质，还是祭物行为

的性质呢？ 

其实，两方面的区别或许可以从解经上作出。但在神学上，我们

根本不需要将二者分开。最清楚的表述就是：我们在基督里才是圣洁、

蒙神悦纳的。是基督的牺牲，使我们得以在神面前圣洁、蒙悦纳。正

因我们在基督里已蒙悦纳，我们的行为才能蒙悦纳。所以，这不是二

选一，而是两者皆是。 

加尔文在这里说得很好：有两件事必须记得。第一，我们是属于

主的；第二，正因如此，我们也当成为圣洁。因为若没有先被分别为



圣，就献给神，这是对神圣洁的亵渎。换句话说，若不是先被基督成

圣，没有人能上那祭坛。不能把满是瑕疵的羊放在坛上。你我若不是

先被基督成圣，根本无法踏上那祭坛。接着他说，当这两件事成立之

后，圣洁就必须贯穿一生。我们在基督里已经是圣洁的，但仍要继续

在生活中操练圣洁。他甚至说，当我们重新陷入污秽时，我们就是在

犯亵渎的罪，因为这等于亵渎了神所分别为圣的。我们若悖逆、不顺

服，就亵渎了神所成圣的。 

这节经文最后说：“你们如此事奉，乃是理所当然的。”这里的

“侍奉”值得细细推敲。圣经里关于“侍奉”有几个不同的词。在本

章稍后，我们会读到“服事”的人，那里用的是词也是“执事”这个

词的来源。但保罗在这里的用词，意思更接近于“敬拜、礼拜”，是

会众聚集的敬拜活动。例如在罗马书 9 章 4 节，英文 ESV 版本就把这

个词翻译为“敬拜”，别处也译作“服事”。重点是，保罗在这里说，

这是“理所应当的侍奉”，他是借用了旧约祭祀的语言，来说明我们

当怎样生活。正如我先前提过的，就好像我们整个人生都成了一场“活

着的礼拜”。当然，这并不是要取代安息日，而是说：基督徒当把整

个人生看作一场敬拜。我们成了行走的敬拜，我们在坛上，是活祭。 

让我们祷告： 

在天上的神啊，我们求祢培养并滋润我们的心。因我们本性与骄

傲的驱使，要这样无私地看待自己，实在极其困难。但主啊，正如祢

的话语特别在以弗所书 5 章所呼召的，我们要效法祢，使我们得以脱

离罪与死的那些无私的作为。求祢帮助我，也帮助在座的每一位弟兄

姊妹，使我们既已认识并享受这恩典、站立在永生神面前，就不把这



恩典当作放纵的借口，不落入懒惰与麻木。 

父啊，既然我们已经认清祢那极大的怜悯、极大的慈爱、极大的

牺牲是为我们所成就的，就求祢使我们转向祢，使我们的生命在一切

所思、所言、所行上都彰显这恩典。 

愿这一切在祢眼中蒙祢喜悦，因为我们是奉基督的名而行。阿们。 


