
healingwings.net 

罗马书系列讲道 123 

爱人不可虚假 
罗马书 12 章 9~13 节 

维保罗牧师 2016 年 6 月 5 日 

翻译：甘晓春 2025 年 10 月 2 日 

 

请大家翻开圣经到罗马书第 12 章，我们从第 9 节开始读，一直读

到第 13 节。 

正如你们所注意到的，我一向有这样的习惯，把讲道分成第一部

分、第二部分等等。而这整段经文，其实是关于基督徒该如何行事为

人的。我知道你们可能会想，为什么保罗牧师你总是把某一段经文拆

成好几部分来讲？在我们读经文并深入探讨之前，让我先稍作解释。 

我认为，研读圣经必须在圣经整体的光照下进行。神学家称之为

“信仰类比”，也就是用圣经解释圣经，把难懂的经文放在清晰的经

文以及上下文中去理解。正因如此，每当我讲解某段经文时，我就有

责任把它放在圣经原本的语境里来理解。我们不能断章取义，把一句

话抽出来就随意发挥，这样会完全脱离上下文。 

因此，我会先读这五节经文，然后思考：它们在罗马书 12 章的直

接语境里意味着什么？在罗马书整卷书的更大语境里又如何理解？而

在圣经整体的最宽广语境里又该如何看？答案是什么呢？就是整本圣

经。所以，所有的解释都必须彼此一致。 

https://healingwings.net/


因此，我常常提醒自己，要抓住一个核心的思想，再逐步把这个

思想拆开，从不同的小部分去深入理解。为了帮助我们更清楚地掌握

经文，我会把这段看作一个主题，基督徒该如何行事为人，然后花上

几周时间，在更宽广的语境下研读这些经文。稍后我们还会看到，我

们甚至需要放到更大的语境中去看。 

这也是逐节解经讲道的好处之一，它迫使我们面对圣经真实的文

本，而不是每个主日都挑一些自己关心的议题来讲，满足个人的偏好。

当你逐节解经时，你必须顺服在神的话语之下，传讲神全部的旨意，

而不是随意挑选。 

现在我们来读这段经文，请听神的话： 

“爱人不可虚假，恶要厌恶，善要亲近。爱弟兄，要彼此亲热；

恭敬人，要彼此推让。殷勤不可懒惰，要心里火热，常常服事主。在

指望中要喜乐，在患难中要忍耐，祷告要恒切。圣徒缺乏要帮补，客

要一味地款待。” 

这是神的话语。让我们一同祷告： 

天父，我们祈求你帮助我们，把你对我们生活的呼召放在心里，

使我们明白，蒙了你的恩典，我们理当怎样回应。求你使我们如耶稣

所教导的，用心、用性情、用意念、用力量来追求这样的生活。我们

祈求圣灵使我们的心思意念敏锐，使我们具体明白该如何行、如何想、

如何说，使我们所行所言都荣耀你的圣名，并造就彼此。我们奉耶稣

基督的名祷告，阿们。 



几年前，我们去中国参加一间地下教会的聚会。我们去那里是为

了教导，后来被带去参加他们的主日崇拜。那间教会大约有六千到一

万人，是一间地下教会，他们那天的聚会地点看起来竟像是一座废弃

的油漆工厂。 

我们当时听人说：“准备好去聚会了吗？”于是上了车，被带到

一座巨大的厂房。一路上没见到什么人，后来才进入工厂主人的办公

室。那工厂其实并非废弃，而是正常运作的，只是因为那天是周末，

所以显得空荡荡的。这位工厂老板是一位基督徒，他冒着极大的风险，

把工厂腾出来让教会聚会，他可能会失去一切。那天，教会就在他的

厂里聚会。 

他们的聚会并不是固定在某个地点。因为受到政府的限制，他们

通常直到主日早晨才会公布聚会地点。也就是说，周六晚上睡觉时，

信徒们还不知道第二天在哪里聚会。直到主日上午，透过一个庞大的

电话网络，他们才会通知成千上万的弟兄姊妹具体的时间和地点。你

能想象吗？坐在家里等电话响起，一接电话就要马上赶去，地点可能

还很远。 

那天的聚会持续了好几个小时，大约六个小时。因为全程都是中

文，我们听不懂，所以只在里面待了一会儿，后来回到办公室等。聚

会一结束，数百辆小面包车立刻涌进工厂，短短几分钟，成千上万的

人离开，工厂瞬间恢复空空如也。没有甜甜圈、没有咖啡、没有百吉

饼。但当我们看着这一幕时，心中无比震撼。你能感觉到他们多么渴

望留下来彼此团契，彼此相交。 



相比之下，在像美国这样一个福音广传的国家，我们的处境就非

常不同。美国社会长期以来带有强烈的“基督教文化”色彩，因此基

督徒一般不会觉得与社会格格不入。也许这带来了一个副作用，就是

我们对弟兄之爱的追求变得非常随意。根据不同的神学立场，我们几

乎在哪都能找到某种形式的团契。 

然而，弟兄姊妹们，我们必须认清，西方社会对基督徒的敌意趋

势已经酝酿很久了。若我们看不见，那就太天真了。这使得我们的处

境更像新约时代的教会，那些处在罗马人的刀剑和希腊人哲学压力下

的信徒。虽然我们不像中国的教会那样面对政府的严厉打压，但圣经

在以赛亚书 10 章告诉我们，那些自以为掌权的，其实不过是神手中的

斧头，他们仍在神的掌管之下。 

目前我们在西方还不用担心坐牢或被流放，但如果趋势继续发展

下去，真正的基督徒团契将显得越来越重要，甚至是不可或缺。我甚

至认为，就算不谈将来，只看今天的年轻一代在教会中的状况，真实

的团契已经是迫切需要，只是我们自己还没意识到。圣经很清楚，世

界不会容忍十字架的真实信息，世界不会容许基督徒真正活出基督徒

的样式。也许这听起来有点戏剧化，但从历史上看，不外乎两种情况：

要么试图彻底扑灭基督信仰（这在世界许多地方仍在发生）；要么，

就是我们如今在西方更常见的情况，要求教会变得平庸无味，变成文

化理想的附庸。 

如今在西方，社会并不总是以赤裸裸的敌意对待教会，而是要求

教会向文化妥协。如果教会不顺从，就会被讥讽为幼稚、愚昧、不合

时宜、不懂“时代精神”。世界会说：“如果你们真要服事神，就必



须顺应文化，不要固守在你们那套神学的小圈子里。”这正是我们当

下所处的处境。 

因此，真正的团契显得至关重要。因为当一个人选择与世界为友

时，世界的思潮就会借着这条路潜入教会。 

大约在我去中国的同一时期，我也去参观过湾区南部的一间教会。

那时我们正在寻找新的聚会场所。那间教会的聚会从早上十点开始，

十一点结束，而在十一点十分的时候，包括牧师在内，整个教会的院

子已经空空如也。这并不是因为他们害怕逼迫，而纯粹是因为冷漠无

兴趣。聚会一结束，人们立刻离开，好像说：“我不需要留下来，我

已经有朋友了，我街上就有基督徒朋友。我干嘛要和这些人寒暄？十

年来坐在对面的人叫什么名字，我根本记不住。” 

我写下这些时，也想到我们自己教会的情形。有时在问答时间之

前，会有人从这边过来，那边也有人过来。他们两个人我都见了十年，

可是彼此却完全不认识。 

有人甚至建议过我，可以让大家全部换换座位。有时候，在教会

里甚至会出现一种“地盘意识”，以至于差点引发实际的肢体冲突，

当我提到类似情况时，会众往往会紧张地笑起来。 

还记得我在担任青少年牧师的时候，我们常带孩子们去加州的卡

塔利娜岛。在船上大约有一百五十个孩子，航程一个半小时。那时我

要求同工们做一件事：等船靠岸时，我希望你们能记住每一个孩子的

名字。这是可以做到的。你走来走去，不断问：“你叫什么名字？你

呢？”然后反复回忆、修正。等到下船时，你几乎就能把所有孩子的



名字叫出来。让我告诉你，这会带来极大的不同。当你能叫出别人的

名字，关系就拉近了。 

当然，在我刚才稍作批评之后，我也必须承认，从另一面看，我

作为牧师最大的喜乐之一，就是看到教会的弟兄姊妹们彼此享受团契。

我特别喜欢我们新建的团契厅，主日聚会之间，我会拿一杯咖啡坐在

那里，看着大家谈笑。我喜欢看孩子们在一起玩，看到你们的孩子和

其他同龄的孩子们嬉闹，我心里会想：七十五年后，他们会不会成了

教会的长老？他们会不会成为那些脾气古怪的老长老？ 

我也喜欢看到执事们彼此讨论如何帮助有需要的肢体。有人提出

问题，他们就认真商量：“谁有需要？我们该如何帮忙？”从牧者如

同父亲的角度来说，这一切都让我心中感到满足与喜乐。看着大家欢

笑、交谈，那是一种温暖。但我要告诉你，这份温暖必须被不断燃烧，

而燃料就是福音。如果我们失去了福音，我们也会失去这种真切的团

契。 

让我们稍微回顾一下。到了罗马书这个地方，使徒保罗呼召我们，

要因着神的怜悯而活。什么意思呢？就是当你知道某件事时，那就必

须成为你行为的准则。保罗在前十一章花了极大的篇幅来解释神的恩

典和信实，说明我们得救不是靠行为，而是靠恩典，因着信心而得救。

如今，在第十二章，他要告诉我们：既然知道了这些，我们当怎样回

应？这就是我们“合理的侍奉”。 

换句话说，在告诉了我们十一章关于“我们是谁”之后，保罗现

在开始告诉我们：“既然你们是这样的人，就当如此回应。”他呼召



我们心意更新而变化，也就是思想要不断被更新。 

然而在我们所处的文化里，这件事变得有些复杂。我们生活在一

个深受基督教影响的文化中，好像很多人即便不去教会，也多少有一

些“基督徒式的”思维或行为。但我们也清楚看到，这样的情况正在

迅速消失。如今已不再理所当然地存在一个公认的行为标准。关于什

么是对、什么是错，我们必须不断提出论证，而五十年前根本不需要

解释。 

但圣经告诉我们，每个人本性都是罪人，凭着本性我们不会选择

正道。因此孩子必须被教导，牧师和长老必须教导会众，而归根结底，

我们所有人都需要神的话语来教导我们，指引我们当如何思考、如何

生活。 

在罗马书第 12 章中，保罗具体解释什么叫做“心意更新而变化”。

那到底意味着什么？这在现实中该如何体现？ 

我们之前已经提到几方面：第一，不要看自己过于所当看的。听

起来很显而易见，对吧？我真希望每一个竞选公职的人都能听进去这

一点。谦卑似乎已不再被视为美德，反倒每个人都在大声宣告“我是

你们要的人”。保罗却教导我们要谦卑。 

第二，保罗强调基督身体的合一。我们虽是许多肢体，却是一体。

我们既是个人，也是群体。我们既各自是圣灵的殿，同时又是活石，

被建造成为神的殿。这种合一不是抹去个体，而是兼顾个体与群体。

我们既与神有个人关系，也与神有群体关系，这两者都至关重要。 



第三，我们要运用神赐给我们的恩赐，彼此建造。保罗说，你们

每一个人都有可以贡献的恩赐，没有人例外。 

接着，第 9 节说：“爱人不可虚假。”我在这里先停下来，因为

今天我们就只谈这一句话。 

“爱人不可虚假。”当我坐在电脑前思考时，心里坦白说有些疲

惫。因为爱本是美德的最高峰，如今却被滥用到几乎失去意义。大家

张口闭口爱，却可以有无数种解释。 

我记得很多年前，我们教会的广播节目在取名字时发生过争论。

大家意见不合，有人干脆说：“那就叫‘爱的时光’吧。”因为这是

一个谁都说不清是什么意思的词。你看，爱就是这样被稀释，成了一

种空洞的口号。 

但约翰·欧文写过：“爱是众德之总和及本质。”有些哲学家称

公义是众德之王后，但其实爱才是公义之母，因为爱使人将当得的归

给神和邻舍。圣经中也有无数的经文，把爱高举为众德的总和。 

例如，在罗马书稍后的地方，保罗写道：“凡事都不可亏欠人，

惟有彼此相爱，要常以为亏欠；因为爱人的就完全了律法”（罗马书

13 章 8 节）。换句话说，爱好像是一种我们欠别人的债务。我们欠所

有人爱的债，这是普遍性的，而不是随我们方便来挑选去爱谁。 

真正的爱，是违背我们天然的倾向的。它不是顺着我们直觉的，

而是常常与我们的私欲相冲突的。让我甚至挑战你：如果你很自然、

很强烈地爱某个人或某件事，你要谨慎小心，因为那可能只是你天性



的倾向。 

如今人们普遍理解的爱，大多就是对另一个人有深切的感情或享

受。这样的爱当然没有错，例如我对孩子的爱、对妻子的爱，或对许

多朋友的喜爱，这些都是真实的。但说实话，这种爱不需要多大的努

力，也不值得特别的奖赏。 

耶稣在登山宝训里说过：“只是我告诉你们，要爱你们的仇敌。

为那逼迫你们的祷告。这样，就可以作你们天父的儿子。因为他叫日

头照好人，也照歹人，降雨给义人，也给不义的人。你们若单爱那爱

你们的人。有什么赏赐呢？就是税吏不也是这样行吗？你们若单请你

弟兄的安，比人有什么长处呢？就是外邦人不也是这样行吗？所以你

们要完全，象你们的天父完全一样。”（马太福音 5 章 44~48 节） 

这段经文的重点，其实不是所谓“普遍恩典”，而是爱的无差别

特性。正如耶稣说的，雨水从天降下时，它并不挑选对象。 

现在我们想想，我不知道你们怎么想，我们这边常有干旱。你知

道，加州常年干旱。我不是搞水利的，不在水电局工作，但我常常想，

难道没有更好的方式来储水吗？当真正下雨的时候，难道没有更好的

办法来修更多的水库吗？也许真的是这样。但雨水本身并不在意。无

论我们有没有修好水库，无论我们在储水上是否无能，雨仍然会落下。 

同样地，我要说，我们中有些人其实不太懂得怎样去接受爱。有

人在爱你，而你却没有好好回应。就像我们每个人都是排水沟，爱临

到我们，却一下子顺着排水道流走。耶稣把爱比作雨。即便大量的雨

水顺着排水沟流入下水道，与污水混合，最后流到大海把水弄脏了，



也并不会阻止雨的降下。而这就是爱该有的样子：不加区别地临到每

一个人。 

爱是我们合一的灵魂。我们在歌罗西书 3 章 14 节读到：“在这一

切之外，要存着爱心。爱心就是联络全德的。”爱是我们合一的核心。 

在结束之前，我还想再说两点关于爱的事，就是爱的主观性与客

观性。 

爱的确有其主观性。这种主观性给我们的理解留了余地，包含我

们的看法、情绪、意见和感受。作为一名辅导者，我发现许多人际关

系的问题，往往就围绕在这种主观性的爱里。比如，一方可能觉得对

方说话的语气里带着不爱的意味，虽然话本身没问题，但“说的方式”

让人感到受伤。而旁观者可能听不出来，但当事人却说：“不，牧师，

你没听出来，我听过无数次，这语气就是不对。”这种解读就是主观

性的。 

我的孩子们也能感觉到，当我在房间那头用一个特定的眼神看他

们时，旁人也许会想：“哦，他大概在想什么事情吧。”但他们心里

很清楚，这眼神意味着某种警告。那其实也是一种爱的表达。 

我要说，我们不该对这种主观性的爱过于迟钝。很多男人容易犯

这种错，我不是要刻意区分性别，但男人常常觉得：“我说了我该说

的话，列了清单，做了我该做的事。”可是与此同时，她却在哭泣、

流泪受伤。也许只是因为你说话的语气就缺乏温柔。 

然而，除此之外，还有一种更高的爱，那就是客观的爱。我甚至



要说，这种客观的爱是更优越的，它不容易被个人的解读左右。它是

一种基于事实、可以被衡量、能被观察到的爱。这就是说，爱是基于

选择的行动。 

使徒约翰这样写道：“我们遵守神的诫命，这就是爱他了，并且

他的诫命不是难守的”（约翰一书 5 章 3节）。你想知道什么是对神

的爱吗？就是遵守他的诫命。简单地说，爱神并且彼此相爱。而这正

是律法的总纲。前四条诫命告诉我们如何爱神，后六条诫命告诉我们

如何爱人。 

你也许会觉得你主观上很爱我，但与此同时，你却在欺骗我、偷

窃我。这在客观意义上并不是真正的爱。我们在影视作品里也常看到

这种矛盾：有人对另一个人做了极其恶劣的事情，却还说：“但我一

直都爱你。”主观上，也许他们有某种情绪上的体验，但客观上，当

他们在欺骗、偷窃、伤害别人时，他们并没有真正地去爱。 

所以，爱有主观和客观的层面。而客观的爱是不可妥协的，是神

明明白白启示给我们的命令。 

最后，保罗说，我们要存无伪的爱。谈到这里，我们必须指出，

如今很多基督徒其实已经模糊了“虚伪”这个词的真正含义。我们说

的这种客观的爱，其实就是遵行神的诫命，不只是两条、十条，而是

圣经中许多对爱的诠释。但我们每个人都做得远远不够。如果有人敢

说：“客观地看，我觉得我做得还可以”，使徒约翰会直接说：“你

是说谎的，真理不在你里面。”律法的功用之一，正是叫我们认识自

己的罪。律法的目的之一，就是当我们竭力去遵守时，会更加看清自



己的败坏。如果律法没有让你看见这一点，那么对你而言，律法就是

死亡的职事。 

那么，这和虚伪有什么关系呢？很多时候，我担心有人会看见我

在马路上因为别人开车愚蠢而摁喇叭，然后那辆车里恰好坐着我们教

会的弟兄姊妹。他们很可能会想：“原来牧师是个伪君子。”但其实，

这不是真正的虚伪。 

我们常常把虚伪理解错了。世界最喜欢指责基督徒是伪君子，但

他们所谓的虚伪，往往就是“你没做到你自己所教导的”。但圣经里

的虚伪不是这样。若虚伪仅仅意味着失败，那么世上没有一个人不是

伪君子了。真正的虚伪，是“假装成不是你的人”。 

我并不自欺。我清楚自己是个罪人，我需要一位救主。我也清楚

自己常常跌倒，不需要假装什么。这不是伪善，而是软弱。圣经里的

虚伪原本是戏剧中的用词，意思是一个演员在舞台上假装成另一个人。

那才是伪善。它和因肉体软弱而失败是不同的。 

然而，事情变得棘手的是，圣经说我们要存无伪的爱。我多次遇

到这样的情况：有人对另一个人充满了轻视，甚至是合理的轻视，因

为对方确实做了极其糟糕的事情。他们对我说：“牧师，你不懂，那

个人曾经做过这样那样的事。”我也承认，那确实是很严重的。但问

题是，他们因此觉得即便在行为上去爱对方都是难以忍受的。他们无

法控制自己的感受，但至少他们可以选择在行动上去表达客观的爱。

然而，当他们伸手要去问候、要去表现出友爱时，他们却觉得自己是

假的、是伪君子。 



你是否也有过这种经历？心里极其不喜欢某个人，却仍然努力伸

出手去和他握手，结果自己觉得好像最虚伪的人一样。不是对方觉得

你虚伪，而是你自己觉得。有人对我说过许多次：“保罗牧师，我如

果那样对他，我会觉得自己是个伪君子。”你开始看到这里面的讽刺

了吗？ 

暂且不谈真爱是否包含责备或对峙。我们必须先明白，当我试图

去爱一个我心中觉得可鄙的人，却因此觉得自己是假冒为善，这实际

上暴露出一种自我崇拜。仿佛我的感觉就是最终的真理启示，我的情

绪就是圣殿。如果我的感觉与我该如何与那个人互动不一致，我就要

屈服在自己的感觉之下，好像若不这样，我就是在向自己虚伪。可是

神却说，不，你该如此行。我不在乎你当下的感觉，你要去做正确的

事。 

然而在我们心里，常会有另一种声音对我们说：如果我向一个我

极其不喜欢的人伸出爱的手，这就是虚伪。你能看见这有多么自我中

心吗？这根本不过是一种被神圣化了的属肉体而已。朋友们，我要告

诉你们，如今我们所处的基督徒文化里，很多人把自己的感觉等同于

圣灵的带领。他们说：“我心里没有平安去那样做，我需要等神使我

的情绪到达某个程度，才能去行。”不！不是这样的。你需要悔改。

你需要立刻停止那样的行为，并且当下决定去行正确的事，不论每日

还是每时每刻。 

请听清楚：我们对邻舍的轻视，应该被对自己内心黑暗、不饶恕、

不慈爱的恐惧所吞没。当你一想到：“这个人对我如此可鄙，以至于

若我去爱他，我自己觉得虚伪。”这样的念头就该被丢进篮子里，沉



入最深最远的海底。我们应当因自己这样未受割礼的心而感到震惊，

心中充满自我，看自己过于高大，以至于不能把爱延伸给别人。这正

是耶稣讲那个比喻时的背景：两个上山祷告的人，一个是法利赛人，

一个是税吏。而耶稣之所以讲这个比喻，是因为他周围有许多人满足

于自己的义，所以轻看别人。世上很难找到比这更不敬虔的心态了。 

无伪的爱，并不是说我们能完美去爱；也不是说我们每一次爱的

举动都带着满足感或愉悦感。无伪的爱，乃是出自一个被基督之爱触

摸过的灵魂。这样的心，常常默想自己污秽的本性。你们还记得我们

今天礼拜开始时做的事吗？我们一开始就是认罪。你们是否已经忘

记？我们要思想自己的败坏，也要思想神的爱与怜悯如何制服了我们

原本黑暗、悖逆的心。我们不能离开这一点。我们必须活在神怜悯的

光中。 

若不常常活在对神怜悯的意识中，我们便不能真正活在神怜悯的

光中。我们竟会忘记，我们仍然需要怜悯！耶稣曾讲过一个比喻：一

个仆人欠下主人一万他连得的债，这一生都无力偿还，但主人赦免了

他。可这仆人转头就去掐住同伴，要他还仅仅几个月工钱的债。那仆

人竟如此快就忘了自己所蒙的怜悯。这是个极其严厉的故事，因为耶

稣在那比喻中说：如果你愿意这样待人，神也要这样待你。你是要活

在公义的世界里，还是活在怜悯的世界里呢？ 

无伪的心是这样一种心：它因神的恩典而认识到，自己已蒙怜悯，

因此必须把同样的爱施与他人。哪怕这点领悟再微弱，也是真实的。

若完全没有这种意识，我们还可以回到主祷文。耶稣教导我们祈求说：

“免我们的债，如同我们免了人的债。”这是主祷文里唯一一句，耶



稣在结尾特别加以解释的。他说：“你们若不饶恕人，你们天父也必

不饶恕你们。”这是极其严厉的话。 

现在我们要一同来到主的桌子前，吃喝并思想。我们要思想自己

的罪，以及耶稣如何为我们的罪流血舍命，使我们得赦免。哥林多教

会在守圣餐时犯的严重过错之一，就是他们没有彼此顾念。朋友们，

圣餐应当让我们更深领会神的恩典和神的爱，并使我们确知自己正站

立在这恩典与爱之中。我敢说，这必然在我们心中生出一种信念，就

是要把这爱同样施与他人。 

让我们祷告： 

在天上的父，我们祈求你让我们明白，若没有你的怜悯，若没有

你的恩典，我们绝无盼望。我们求你在成圣的过程中，将我们塑造成

基督的样式，使我们的思想与他相符。但也求你让我们永不依靠自己，

哪怕是所谓“成圣了的自己”。求你使我们在基督徒成长的道路上，

始终把对自己罪的深切认识，以及对救主的迫切需要，放在最前面。

当我们今天来到主的餐桌前，愿我们不要以为，自己比初信时更少需

要那饼与杯所表明的救恩。恰恰相反，我们更需要。主啊，求你使我

们常常渴慕你的恩典。 

我们如此祷告，是奉主耶稣基督的名，阿们。 


