
healingwings.net 

罗马书系列讲道 132 

抗拒神的命 
罗马书 13 章 1~7 节 

维保罗牧师 2016 年 11 月 20 日 

翻译：甘晓春 2025 年 10 月 16 日 

 

请大家翻开圣经，罗马书第 13 章。我们今天要看第 1 到第 7 节。 

这是我们关于这七节经文系列讲道的第二部分。今天这一部分的

题目是“抗拒神的命”。现在我们一同聆听神的话： 

“在上有权柄的，人人当顺服他。因为没有权柄不是出于神的。

凡掌权的都是神所命的。所以抗拒掌权的，就是抗拒神的命。抗拒的

必自取刑罚作官的原不是叫行善的惧怕，乃是叫作恶的惧怕。你愿意

不惧怕掌权的吗？你只要行善，就可得他的称赞。因为他是神的用人，

是与你有益的。你若作恶，却当惧怕。因为他不是空空的佩剑。他是

神的用人，是伸冤的，刑罚那作恶的。所以你们必须顺服，不但是因

为刑罚，也是因为良心。你们纳粮，也为这个缘故。因他们是神的差

役，常常特管这事。凡人所当得的，就给他。当得粮的，给他纳粮。

当得税的，给他上税。当惧怕的，惧怕他。当恭敬的，恭敬他。” 

这是神的圣言，让我们一同祷告： 

天父啊，也许从未有任何一段经文像我们眼前所读的这几节一样，

使我们的心陷入如此多的困惑。我们祈求，当我们今早聚集时，求你

https://healingwings.net/


藉着圣灵教导我们，使我们明白，当如何回应你为我们生命所设立的

各样权柄。求你帮助我们以顺服的心接纳这一切，并在其中得着平安；

求你赐下智慧，使我们在其中行得正直。我们奉你公义、圣洁的名祷

告，阿们。 

许多年前，我曾参加一次牧职资格考核，那次考核可说是相当严

格。我并不介意他们提问的尖锐，因为事奉神的工作固然需要柔软的

心，但我得告诉诸位，这绝不是胆怯者所能承担的事。那一组考官事

先知道我对神律法的看法：我相信，无论旧约或新约的圣经，都应当

成为判断民事律法的主要依据。 

坦白说，当时我并不认为这个看法会有什么争议。若你再读一读

我们刚刚复习过的教理问答前面几个问题，就会发现，基督徒以神的

律法为标准，判断何为善、何为真、何为正，本就是基督信仰的根基。 

我当时的信念，直到今日仍是如此，就是：神的律法乃是祂性情

与本质的延伸，因此是不可改变的。神并不是走进某个图书馆，随意

从书中挑选几条好律法；不，律法正是从祂自己的性情与本性流出，

因而永不改变。 

形式会随时代而异，但律法的核心原则始终如一。举例来说，我

们如今不再献羔羊为祭，但圣餐所传达的信息，与那祭牲的意义完全

相同。改变的只是方式：从流血的献祭转为无血的圣礼，以饼与酒所

象征的基督之血与身体。 

就在那次考试中，我因这段经文（罗马书 13 章 1~7 节）受到挑战。

其中一位考官引用了这段经文来反驳我关于“神的律法应当成为国家



律法根基”的看法。他说：“因为没有权柄不是出于神的，凡掌权的

都是神所命的。”他的意思是：既然神设立这些执政者，那么他们所

做的决定都是出于神，因此具有正当性。 

那时我并不敢多辩，毕竟他们有权决定我是否及格。我只简短地

回应：“若神设立他们，难道祂没有给他们治理的标准吗？神既任命

他们掌权，岂不是也赐下律法作为他们治理的准则吗？”我记得说完

这话，那段讨论便告一段落。感谢主，我最终还是通过了考核，虽说

有点像“从火中抽出”。 

此后我逐渐意识到，罗马书 13 章 1至 7 节是一段极具争议、充满

政治意味的经文。因此，围绕它的讨论往往充满张力。 

一方面，有人认为这段话表明政府拥有不可质疑的绝对权柄。基

督徒只需顺服执政者，无条件、不加质疑地遵从他们的命令，因为他

们是“神所命的”。 

但另一方面，也有人持相反观点：认为只有那些承认基督为主、

俯伏在祂面前的掌权者，其权柄才是合法的。他们认为政治权柄并非

自主的，而是“衍生的权柄”，来自神。因此若执政者拒绝承认基督，

他们的权柄就是非法的，基督徒不仅不必顺服，反而有责任抵抗。 

这两种立场几乎处在光谱的两端。此外，在改革宗圈子中还有另

一种看法：他们主张政治领域的执政权与教会的属灵权柄、或个人道

德生活的权柄，是彼此独立的。这些政治领袖即便不是基督徒，也仍

按神的形像被造，心中有神律法的痕迹。他们可藉由普遍启示，“诸

天述说神的荣耀”（诗篇 19 章 1 节），来认识善与恶，因而能凭“自



然法”公平治理。 

然而，我必须坦言，这几种立场都有问题。我之所以在这里提到

这些，只是希望大家意识到，这段经文的政治含义何等广泛复杂。不

过，今天我不会逐一回答这些问题。 

这些问题会在后面得到更充分的探讨。今天我更想带领大家关注

一件更根本的事，它将成为我们日后理解这些问题的基础。换句话说，

我不想直接告诉你我的立场，而是希望我们循着保罗在经文中的论证，

一步一步看清为什么这是合乎真理的。 

如果你还记得，上周我们谈到“政治的平安”，即心灵的安稳源

自承认那位掌管万有的神，祂设立君王，也废黜君王。我们也提醒过

自己：不要让任何地上的领袖，无论我们多么认同他，占据我们心中

本该只属于基督的位置。 

彼得前书 3 章 15 节写道：“只要心里尊主基督为圣。有人问你们

心中盼望的缘由，就要常作准备，以温柔敬畏的心回答各人。”尊主

基督为圣，就是要在心中为祂分别出一个神圣的位置，不与任何人分

享。 

现在我们要问：为什么保罗会在这封书信中提到“掌权者”，也

就是《威斯敏斯德信条》所称的“民政官”？他为什么要在这里谈政

治权柄？这段经文的语境是什么？ 

让我尝试用大约四分钟回顾整卷罗马书。 

罗马书前八章告诉我们，人皆有罪，唯有因信称义，才能与神和



好。这一部分以极美的结论收尾：既然称义的是神，就没有什么能使

我们与祂的爱隔绝。我鼓励大家常常重读这一段，那种在罗马书第八

章末尾的高昂赞叹真是令人心安。 

接着在第九章，保罗似乎转向另一个主题，开始回应一些他预料

到的质疑，关于以色列、关于神守约的信实。换句话说，他在回答：

既然我们因信称义，不靠律法，那神向以色列所立的应许又如何实现

呢？ 

在罗马书 9 至 11 章中，保罗解释说：“不是所有属以色列的都是

以色列人。”正如并非所有进教会、受洗的人都真是基督徒一样。若

只是外在地属于神的约民，却没有信心，就无法真正与神和好。所以，

保罗的意思是：从旧约开始，一直如此，始终是“信心”胜过“血统”。

你不能因自己的祖辈、父母是谁而得与神和好；人得平安，唯独是因

信，是那从神而来的信心，使人与神和好。 

这就是保罗在罗马书 9 至 11 章中整段论证的核心。神是立约又守

约的神，而祂所立之约真正、深刻、永恒的实现，乃是藉着信心，而

非行为，也非血统。 

到了罗马书第 12 章，保罗开始教导我们：在领受如此浩大的怜悯

之后，当如何生活。他用整整 11 章的篇幅，向我们述说神的奇妙，祂

恩典的高深、祂慈爱的广大、祂救恩的荣耀。到了第 12 章，他终于说：

“既然如此，我们该怎样行？” 

他在第 12 章提到许多实际的事：不要看自己过于所当看的；要按

恩赐彼此服事，使众人得造就；要彼此相爱；要忍耐、祷告、慷慨、



好客。他在这一章的末尾劝勉说：不要以恶报恶，也不要自己伸冤，

因为伸冤在乎主。他总结说，我们要以善胜恶，爱仇敌、给他们食物

与关怀，用良善战胜邪恶。 

接着，他就引入第 13 章，而这转折是极为自然的。因为，当信徒

被教导要以爱回应恶人时，一个显而易见的问题就会浮现出来：在新

约之下，神难道没有任何方式来对付罪恶了吗？是否意味着那些作恶

的人就能逍遥法外？ 

保罗在第 13 章的回答是：不是这样。神早已设立了一个制度，一

个用来惩治恶行、处理犯罪的机构，这就是民政官，也就是我们今天

所说的国家或政府。换句话说，神所设立的工具来对付罪恶与犯罪的，

不是个人的报复，而是掌权的执法者。 

保罗在第 12 章末说：不要自己伸冤，让神来施行报应。而神用来

施行这报应的方式，就是掌权者。神设立了地上的权柄来处理犯罪。 

也许你会问：罪与犯罪有什么不同？犯罪是那种“神决定要藉着

地上权柄加以惩处的罪”。不是所有的罪都构成犯罪，但我认为一切

犯罪都应当是罪。若某件事不是罪，它就不该成为犯罪。 

这种“罪即犯罪、必须由地上权柄处理”的原则，最早可追溯到

洪水之后。在创世记 9 章 6节中，神对挪亚说：“凡流人血的，他的

血也必被人所流。因为神造人是照自己的形像造的。”换句话说，神

告诉挪亚：要在地上设立机构来处理这种罪，这是犯罪，需要人来施

行公义。这个神所设立的制度，一直延续到今天。摩西所写的律法，

早在保罗之前数千年，就已经确立了这一原则。 



保罗在这里再次重申：“在上有权柄的，人人当顺服他，因为没

有权柄不是出于神的，凡掌权的都是神所命的。所以，抗拒掌权的，

就是抗拒神的命；抗拒的必自取刑罚。” 

但我必须提醒各位，这里有一个常见的诱惑，就是一读到这段话，

就立刻跳到例外情况去想：“那什么时候我们可以不顺服呢？” 

这就好比青少年刚开始谈恋爱时，第一个问题往往是：“我可以

走多远？”但这不是该问的问题。 

我要强调的是：这段经文并不是在赋予政府“无限制的权力”。

同样，把“只有那些信奉基督的掌权者才应顺服”作为前提，也是不

对的。而那种认为神有另外一套制度或计划来维系、救赎列国的想法，

也充满问题。我前面提到的三种观点，其实都存在偏差。 

但保罗在这段经文一开始要传达的原则却极其清楚：那就是，自

愿的顺服。“顺服”这个字，并不是一个玄妙的宗教词汇。它的意思

就是：服从某人所发出的命令或指示。保罗在这里告诉我们：神在你

的生命中设立了某些人，他们是祂所“派立”或“命定”的权柄。我

们应当以正确的心态回应他们的权柄，承认那是神的智慧与主权的安

排。 

然而，我们所处的文化，往往轻视、甚至憎恨任何形式的权柄。

我成长的年代，六十年代，正是“反体制”的浪潮高涨的时代。那时

的流行文化、歌曲、嬉皮运动、伍德斯托克音乐节，无一不是在宣扬

“反权威”。人们嘲讽老师、蔑视父母、辱骂警察，这种蔑视权柄的

精神被推崇为“独立”和“自由”。我们甚至会彼此夸耀自己如何顶



撞警察、顶撞父母或老师。 

然而，这段经文谈论的是“在政治领域的权柄”，那些“佩剑的”，

即执行神公义报应的官员。但圣经中还有许多其他权柄的例子：父母、

丈夫、长老、雇主……若我们轻视这些神所设立的权柄，其实就是对

那位设立权柄的神的冒犯。 

我们顺服他们，不仅仅因为他们有能力惩罚我们、限制我们、解

雇我们，虽然那可能确实是一部分原因；更根本的理由，是因为“良

心”。保罗在说：“所以你们必须顺服，不但是因为刑罚，也是因为

良心。”换句话说，这是对的事。 

即便你的父母年老体弱，无法管教你；即便他们没有物质能力奖

惩你；你仍当尊敬他们，不是出于恐惧，而是出于良心。因为那是神

所命定的秩序，是“本该如此”的事。 

我少年时有一次不太光彩的经历，我承认那是荒唐岁月的缩影。

当时我在雷东多码头与一个保安发生争执，具体因为什么我都记不清

了。我记得我那时年轻气盛，看着他，又看着自己，心想：“你抓不

住我。”于是我挑衅地说：“你能把我怎么样？你又跑不过我。”那

保安指着腰间的手枪，冷静地说：“你能跑得过子弹吗？” 

多年后我把这件事讲给教会一位长老听，他说：“其实那保安本

不该指向枪，他只要指一指自己的徽章就够了。”的确，我本该尊重

的是他身上的权柄，而不是害怕那把枪。 

对权柄的轻蔑，是家庭瓦解的根源，是教会衰败的根源，是企业



崩塌的根源，也是社会动荡的根源。那位保安指向枪的场景，如今已

成文化的缩影，人们对执法者毫无敬意，对权柄充满敌意。 

而我现在，作为成年人，绝不会再那样对待警察。因为我明白，

那是神所设立来维护秩序、保护众人的人，我们应当尊重他所代表的

职分。 

在当今社会，企业主和管理者常被妖魔化；父亲和丈夫被描绘成

愚笨可笑的角色，就像《辛普森一家》里的霍默一样。文化嘲笑那些

身居权柄位置的人，把他们当作笑料。 

甚至在教会中，长老这个职分，圣经明确要求信徒要顺服（希伯

来书 13 章 17 节），在今日许多教会里，已被轻视甚至视为无关紧要。 

多年来我屡次看到这样的现象：一些自称信主的人，在圣餐礼时

全然无视牧长的告诫，无论他们是否信主、是否受洗、是否是基督教

会中“在籍的信徒”，他们都随意参与。他们的态度似乎是：“我想

做什么就做什么，我不在乎教会的长老说什么。”他们毫不尊重神所

设立、负责圣礼的属灵权柄。 

这是我们这个时代极端个人主义的表现，“我自己决定，一切属

于我。” 

我说这些话，并非出于愤怒，而是出于认罪。因为过去的我，就

是那样的人。我随意给人施洗，随意举行圣餐，只凭心情行事。我那

时根本不在意：神已设立教会、设立牧长来管理这些圣礼。那时的我，

正是一个不明白“权柄来自神”的年轻基督徒。 



我记得自己曾经“创造”过一项圣礼。我心想：“这一定是个好

主意！我们就这么做吧！”那时，我和一些信徒会自行为人施洗、举

行圣餐，却完全脱离了教会的监督与权柄。我们这样做的时候，并不

知道这其实是一种叛逆和悖逆的行为，也没有意识到这种做法对信徒

的灵魂以及整个文化所造成的破坏。我真心认为，我们至今仍未真正

明白这种行为带来的深远灾祸。 

我并非不知道，有时我们身边的权柄人物，无论是家庭中的、教

会中的，还是社会中的，确实显得无能、怠惰，甚至邪恶，以至于“顺

服”的念头似乎难以想象。我看着你们的表情，就能察觉到你们脑中

正在闪过那一个人，那个你最不愿意承认他在你生命中拥有权柄的人。 

我们稍后会谈到，身居权柄之位的人应当如何行，使顺服成为一

种喜乐的事。若你在某种权柄的位置上，你的目标应当是：让那些在

你之下的人，乐意顺服你。我们稍后会讨论这意味着什么。但此刻我

要指出，我们不断地抱怨领导的无能、父母的失败、长老的软弱，实

际上不过是暴露出我们内心天生的悖逆。这是一种严重的罪。悖逆，

在神的眼中，是极其严重的罪。 

旧约中有一段话很能说明这一点。在以色列，祭司被神设立为在

刑事案件中作最终裁决的人。申命记 17 章 12 至 13 节这样记载：“若

有人擅敢不听从那侍立在耶和华你神面前的祭司，或不听从审判官，

那人就必治死。这样，便将那恶从以色列中除掉。众百姓都要听见害

怕，不再擅敢行事。” 

请注意，这段话是多么严厉！“擅敢”一词在希伯来语中原意是



“沸腾”，意思是人被激情所驱动，冲动地拒绝神所赐的真理与智慧，

只凭自己的感觉行事，“我觉得这才对”、“我觉得那不对”。于是，

他们轻视神所设立的权柄人物，拒绝听从属神的智慧判断。 

神之所以严惩这种悖逆，是因为它最终导致社会的彻底崩解，并

使无辜者受压迫。当人不再尊重任何权柄时，社会便迅速滑向无政府

状态，而在无政府状态中，受害的永远是软弱的人。而圣经明明告诉

我们，神格外看顾谁？寡妇、孤儿、受压迫的人。所以，悖逆的结果

是：最软弱的人受害。 

这顺服的呼召在新约中被一再强调。保罗在以弗所书 5 章 21 节写

道：“又当存敬畏基督的心，彼此顺服。” 

有人误解这节经文，以为彼此顺服就是大家互相听对方的意见，

好像没有秩序的对等关系。但这并不是经文的意思。“顺服”在希腊

文中意思是“置于某人之下”，是一个军事用语。 

因此，保罗在这节经文之后，在以弗所书 5 章 22 节开始，说明顺

服的层次与对象：“你们作妻子的，当顺服自己的丈夫，如同顺服主。”

接着在以弗所书 6 章 1 节说：“你们作儿女的，要在主里听从父母，

这是理所当然的。”又在以弗所书 6 章 5节说：“你们作仆人的，要

惧怕战兢，用诚实的心听从你们肉身的主人。”换句话说，“彼此顺

服”并不是混乱的互让，而是一个有秩序的体系，每个人都有所当顺

服的对象。 

保罗在提多书 3 章 1 节也写道：“你要提醒众人，叫他们顺服作

官的，掌权的，遵他的命，预备行各样的善事。” 



彼得也在彼得前书 2 章 13~17 节中写道：“你们为主的缘故，要

顺服人的一切制度，或是在上的君王，或是奉他差派惩恶赏善的臣宰。

因为神的旨意原是要你们行善，可以堵住那糊涂无知人的口。你们虽

是自由的，却不可藉着自由遮盖恶毒，总要作神的仆人。务要尊敬众

人，亲爱弟兄，敬畏神，尊敬君王。” 

弟兄姐妹，让我在此挑战我们每一个人：不要成为彼得在彼得后

书 2 章 10 节所形容的那一类人，“那些随肉身，纵污秽的情欲，轻慢

主治之人”。 

在罗马书 13 章 1~7 节中，保罗所教导的顺服原则，只有当我们在

心中确立对权柄的正确态度时，才能真正理解。 

我们必须记得，保罗和彼得写下这些教导的时候，他们的读者正

生活在尼禄统治之下。尼禄的暴行之残酷，以至于若要一一列举，恐

怕要写成整整一章的历史。我在预备这篇讲章时曾查阅过尼禄的事迹。

我们都听说过他，一个疯狂的暴君。 

我原本打算以他的恶行开篇，然后转到保罗命令信徒“顺服这样

的君王”这一惊人事实上。但我发现尼禄的暴行多得无从取舍。我们

只需知道，当时的基督徒生活在一个这样的政权之下：他们仅仅因为

信耶稣，就被投入斗兽场，被狮子吞噬，被角斗士屠杀，只为取悦观

众的眼目。那就是他们的“在上掌权者”。 

或许有人会这样想：“保罗和彼得在写这些经文时，心里并没有

想指那种不敬虔的政府。他们是指那些敬畏神、承认神主权的执政者。”

有人甚至说：“保罗从未叫信徒顺服尼禄。” 



但这种说法违反了解释圣经的基本原则，“原始受众原则”。释

经学告诉我们，解读经文时必须问：当时的听众会怎样理解这句话？ 

保罗和彼得写信时，读者听到“君王”或“掌权者”，他们心中

会想到谁？自然就是尼禄与罗马政权。若说他们指的是某个“敬虔的

政府”，那请问：在保罗的时代，哪里有敬虔的政府？哪里有敬畏神

的君王？根本没有。难道保罗在写信时，脑中想着“一千七百多年后

美国将建立一个敬虔的政府”吗？显然不是。这样的解释既荒谬，也

忽略了神主权的深意。 

我们必须明白：神的仆人、祂所用的工具，有时并非出于敬虔的

动机。这是圣经清楚教导的原则。 

例如以赛亚书 10 章 5~7 节，神称亚述王为“我怒气的棍，我恼恨

的杖”，虽然他说：“他不是这样的意思，他心也不这样打算。他心

里倒想毁灭，剪除不少的国。”亚述王并不想服事神，心中充满毁灭

的欲望，但神仍使用他作为执行公义的工具。 

同样地，当耶稣面对彼拉多时，彼拉多夸口说：“我有权柄释放

你，也有权柄把你钉十字架。”（约翰福音 19 章 10 节） 

耶稣并没有否认他的权柄，而是回答说：“若不是从上头赐给你

的，你就毫无权柄办我。”（约翰福音 19 章 11 节）耶稣承认彼拉多

的权柄是真实的，只是指出那权柄的源头来自天父。 

我们稍后会讨论当掌权者不敬虔时，信徒应如何回应。但在此之

前，让我们先省察自己的心：当我们轻视神所设立的权柄、当我们抱



怨神给我们的领导时，我们是否在心中轻看了那位赐下权柄的神自

己？我们应当在日常生活中，追求一种普遍、喜乐、充满爱心并甘心

顺服的态度，去面对神所设立在我们生命中掌权的人。 

我知道这并不容易，但我们必须每天都操练这样的心志。难道我

们真的认为，用轻蔑的态度对待领袖，是改善现状的好策略吗？这种

方式在任何世界里都不会奏效。想想看，如果一个丈夫做得不好，妻

子整天以贬低、责骂、羞辱、讥讽的方式来“帮助”他变得更好，这

真会有用吗？我想大家都明白，这样只会更糟。 

孩子们若想要父母更有爱心、更有智慧、更负责任，他们能靠着

轻蔑与不屑的态度来达到吗？“我真的不喜欢你们，爸爸妈妈，我要

通过无礼、顶撞、忽视你们的方式来改善我们的关系。”你觉得这样

会有帮助吗？ 

若人们以愤怒、威胁和无礼的方式面对警察，警察就会因此更有

辨识力、更懂得节制吗？事情能靠这种方式解决吗？ 

我记得几年前，我的妻子在一家杂货店结账时，心里有许多挂虑。

收银员随口问她：“你今天过得怎么样？”她简单地答了一句：“还

好。”那人又说：“那你为什么不笑一笑呢？”我不知道你们怎样，

但对我妻子来说，这样的话绝对不会让她笑出来。如果我没笑，你告

诉我‘笑一笑’，反而让我更烦。你想让我笑吗？那就给我一个值得

笑的理由，让我心里重新找到一点喜乐吧。 

接下来的经文中，我们会更深入地讨论，掌权者，无论是政府官

员还是其他拥有权柄的人，应当如何理解他们那“衍生的权柄”，并



明白他们要向神交账。我们稍后会谈到这一点。 

但在此之前，我想停下来强调这一开始的劝诫。我不希望我们成

为那些单纯喜欢反叛、享受对抗权威的人。那样的态度没有益处，不

敬虔，也不会带来好的结果。我知道，有时候发泄、抱怨会让人觉得

痛快。 

有时我开车时也会听谈话电台，那上面常常可以听到一些持保守

观点的评论员，他们满腔愤怒，讥讽、挖苦、嘲笑别人，言辞犀利又

机智。我不得不承认，听着他们讲话，我心里也会觉得痛快。但我必

须承认，那触动了我心中阴暗的一面，那种对掌权者轻蔑的快感并不

健康。 

我们必须认识到，一个能够真正被改变的心，会在给予“该得的

尊荣”中更快地被成圣。你若想改变一个人，就去爱他；你若想改变

一个人，就不要嘲讽他；你若想要一个人成为更好的领袖，就去信任

他，让他知道你把信任交给他。 

让我用一个个人的例子来结束。多年前，在一次问答时间中，我

们讨论“牧者应当具备哪些品格”。大家一致认为，谦卑是最重要的

特质。 

接着有人问我一个问题，语气并不带刺，但让我印象深刻。那人

说：“既然谦卑对牧者如此重要，那为什么我们称呼你为‘Reverend’

（意即‘值得尊敬的’）呢？这词是尊崇、敬畏的意思。 

如果你要保持谦卑，而我们又必须‘尊崇’你，这不是有点矛盾



吗？仿佛这个称呼本身就在抵触谦卑的概念。” 

我当时被问得有点措手不及，从没仔细想过。但那次谈话让我深

思良久，对我影响很大。我渐渐明白，如果“牧师”这个职分意味着

被人尊敬，那我必须努力活出与这职分相称的生命。那不是一种骄傲，

而是一种责任。就像当我的孩子称我为“爸爸”，或者一些球员仍然

叫我“教练”，我心里就会觉得必须配得上他们给我的称呼。 

这不是为了自我抬举，而是要不断问自己：我所行的，是否与我

所担任的职分一致？越是有人信任你、托付你权柄，你就越不想让他

们失望。你就会更想成为一个好丈夫、好父亲、好上司、好长老、好

牧师。因为那是神赐给你的角色，也是人们在其中信任你的职分。 

我环顾这间房间，看到许多我主持过婚礼的弟兄姊妹。我常在婚

前辅导时提醒他们：丈夫蒙召要爱妻子，正如基督爱教会一样。那我

会问：基督怎样爱教会？祂为教会活，也为教会死。丈夫啊，你要效

法基督，用这样的爱去爱你的妻子。而妻子蒙召要回应丈夫，正如教

会回应基督那样，以顺服与信任。 

这听起来都很好，写在纸上也很动人。但我常提醒他们，尤其是

新娘：你的丈夫会在婚礼上立誓，要爱你如同基督爱教会，要尽力效

法基督。但请记住，你嫁的不是基督。你嫁的是一个会失败的人。如

果他的失败让你灰心，使你不再信任他；如果你因失望而心生苦毒，

对他说：“我不打算再顺服你”；那你会在他心里制造出一种反应：

“既然你不信任我，那我为何还要带领？”于是他带领得更糟，你信

任得更少，两人关系就会一步步崩塌。 



所以我告诉妻子：你必须每天起来，让他知道你信任他。即使他

未必配得你的信任，也要告诉他：“你是我的丈夫，我相信你。”帮

助他成为神所呼召他成为的人。 

我们一起祷告。 

天父神，我们感谢祢，因为祢没有让我们陷入无政府的混乱中。

祢设立了掌权者，赐给他们权柄，使他们能够抵挡罪恶、惩治作恶、

奖赏行善。我们承认，这个制度虽然出于祢完美的旨意，却因人性的

软弱而不完美。求祢帮助我们，不以不敬与反叛的行为使局势更糟。 

求祢让那些身居领导位置的人，认识到祢赐给他们的权柄是何等

严肃又荣耀的托付，是代表祢来服事他人的责任。也求祢帮助我们所

有在权柄之下的人，怀着正确的心态，敬重祢所设立的权柄，使这一

切都能归荣耀给祢。 

我们奉基督的名祷告，阿们。 


