
healingwings.net 

罗马书系列讲道 145 

一心一口 
罗马书 15 章 1~6 节 

维保罗牧师 2017 年 4 月 23 日 

翻译：甘晓春 2025 年 11 月 1 日 

 

我们如今来看罗马书第 15 章，我们罗马书系列讲解即将进入尾

声。今天我们要读的是第 1到第 6 节。 

现在请听神的话： 

“我们坚固的人应该担代不坚固人的软弱，不求自己的喜悦。我

们各人务要叫邻舍喜悦，使他得益处，建立德行。因为基督也不求自

己的喜悦，如经上所记：‘辱骂你人的辱骂都落在我身上。’从前所

写的圣经，都是为教训我们写的，使我们因圣经所生的忍耐和安慰可

以得着盼望。但愿赐忍耐安慰的神，叫你们彼此同心，效法基督耶稣，

一心一口荣耀神，我们主耶稣基督的父。” 

这是神的话语。让我们祷告： 

天父，当我们查考使徒所写、由你圣灵所默示的话语时，求你使

这些话深入我们的心思意念。当我们思想这段经文时，求你帮助我们

记得，这正承接着保罗在前文中所说的，我们要将身体献上，当作活

祭。求你赐给我们这样的心志与态度：使我们所蒙的那极大的怜悯、

那在基督里赐下的不配得的胜利，不至于令我们懈怠，反而激发我们

https://healingwings.net/


以热诚去爱你、爱人。我们奉主耶稣的名祈求，阿们。 

不久前，我接到一个电话，是一位男子打来的。他对自己教会的

长老们极其不满，当然，不是我们教会的长老，而是别的教会的。他

几乎无法掩饰自己的挫折与愤怒，你几乎能感觉到他在努力克制，不

让自己的言语越过失礼的界限。他竭力寻找一些“合宜”的词语，但

无论如何，他就是想让我知道，他非常不开心。他并没有指控那些长

老有任何道德败坏或异端错误，而是用一个词来形容他们，“无能”

“软弱”，他认为他们是一群软弱的人。 

当时我并不处于可以确认或否定他所说的地位。他的评价或许有

几分准确，也许其中有一点义愤的成分。然而，当我倾听他长长的抱

怨时，心里渐渐浮现出一个问题，我很想问他：既然你得出了这样的

结论，你打算怎么处理这件事？你打算如何行动？于是我问他：“假

设你说的都是真的，那么你准备怎么做？你要印传单吗？要到教会停

车场拿个扩音器向众人宣告你所说的吗？”显然他没有计划。他不知

道该如何处理自己所形成的这些观点。结果发现，我也不是他唯一打

电话倾诉的人，他已经打给其他几个人了。他似乎的确在一点一点地

“暗杀”这些长老的名誉，打给一个人，说：“我只是想听听你的看

法”，然后讲出自己的一堆意见。 

这让我思考：我们该如何对待他人身上那些我们所察觉到的软

弱？当我们认为别人有缺点、有不足时，该怎样回应？这正是保罗在

这里所要谈的：“我们坚固的人应该担代不坚固人的软弱，不求自己

的喜悦。” 



在原文希腊语中，词序并不像英文那样固定，因此往往把最重要

的词放在句首。这里的第一个词就是“应该”。这几乎是保罗要我们

首先注意的重点。这个词表明一种“义务”，你有责任按着神的旨意

行事。如果你是“坚固”的人，能看出他人的软弱，那么请想想，神

为何赐给你这份坚固？ 

当我写到这里时，我想到，许多人可能不会认为自己是“坚固”

的。你可能会说：“保罗牧师，我一点也不坚固，我很软弱。我的问

题不是我看见别人软弱，而是别人不体贴我的软弱。这才让我难受。”

这也许是真的。如果真是这样，那其实很有洞见。但若你真的看见别

人没有体恤弱者的敏感心，那本身就是一种“坚固”。你能准确评估

他人的行为，这说明在这件事上，你比他坚固。 

我之所以提这一点，是要说明，这段经文中所说的“应该”，其

实在不同处境中都适用于每一个人。也许你曾祷告求神赐你智慧，在

某个困难中你求神引导。雅各书告诉我们，神必慷慨地将智慧赐给求

他的人。如果神真的赐给你智慧，那么你要怎样运用这智慧呢？你如

何使用神所赐的洞察？ 

智慧、洞见、坚固，这些都是神的礼物，但拥有它只是问题的一

半。关键在于，你如何使用它。我不知道你是否有过类似的经历：得

到了某样宝贵的东西，却因为使用不当而毁了它。 

我小时候攒了很久的钱，买了人生中第一只真正的渔轮。以前我

和朋友都是到邻居后院砍竹子，用钓线绑在竹竿上去海边钓鱼。那天

我兴奋极了，带着全新的渔轮去海边，但我还没看说明书，就随便乱



调那个小旋钮，结果“啪”地一声，零件掉进了岩缝，再也找不回来。

那是我第一次用它，也是最后一次。直到今天，我都还记得那种懊悔。

神给了我一个新东西，而我把它毁了。 

每当我和妻子迎来一个新生命时，我也常这样想，神赐给我一个

崭新的孩子，我是否会把他养坏？得到某样宝贵的东西是一回事，懂

得如何善用它则是另一回事。 

同样地，若神使你坚固，这份坚固本身是恩赐。而保罗在这里告

诉我们，若你坚固，就有责任“担代不坚固人的软弱”。有的译本作

“担当软弱者的过失”，或“背负软弱者的软弱”。这里的“担代”

并不是“容忍”或“忍受”的意思，不是说“算了，就忍着点吧”。

它的意思是“承担”“背负”“帮助”。保罗不是在说“忍一忍吧”，

而是说：你若看见别人的软弱，就要把那软弱“扛在背上”，帮助那

人走向建造、走向成熟。 

看见别人的软弱，无论是神学上的、逻辑上的、道德上的，或其

他方面的，都只是第一步。真正的挑战，是如何正确地回应那软弱。

因为我们都知道，人的缺点往往令人不快、不吸引。我们常以为“软

弱”的人是那种痛哭在主脚前的人，容易让人怜悯。但这里所说的情

况并非如此，而是某种让你感到烦躁、令人不舒服的行为，这才是保

罗写这段话的背景。若人人都相安无事，他就不用这样劝勉了。 

举个例子：有些人有“渴望被注意”的倾向。你能看出来他们总

想引人注目。我们天然的反应是什么？往往是“那我偏不理他”。他

越想要注意，我就越不给他注意，好像这样才是对他最好的“训练”。



但保罗提醒我们，属神的反应恰恰相反，是“不要求自己的喜悦”。

这正如他所说的那样，这才是真正属灵、也最反直觉的回应。 

“不求自己的喜悦”，这句话可以有两种理解。一种是指那种“攻

击的倾向”：别人让你觉得不讨喜，于是你就想攻击他。另一种（我

认为更准确）是指明白自己所拥有的一切力量与成熟，不是为自己而

有，而是为了建立他人。我们所有的坚固与成熟，都是神所赐，为了

造就别人。所以，基督徒啊，你的坚固并不是让你自我享用的一顿美

餐，而是要成为你摆上去服事别人的筵席。 

保罗在第 2 节继续说：“我们各人务要叫邻舍喜悦，使他得益处，

建立德行。” 

这是保罗书信中常见的主题。腓立比书也提到这一点：“凡事不

可结党，不可贪图虚浮的荣耀。只要存心谦卑，各人看别人比自己强。

各人不要单顾自己的事，也要顾别人的事”（腓立比书 2 章 3~4 节）。

这道理并不复杂，却极其困难。 

这“看别人比自己强”的德行极其微妙、难以实践。前几天，我

在教会大厅遇到一位神学院学生，他正在做一个关于事奉的研究项目，

便来请教一些建议。他问我：“牧师，您觉得服事中最常见的绊脚石

是什么？对刚进入事奉的年轻人，您会给什么建议？”我告诉他我常

常说的一句话，不要带着“互惠心态”进入服事。 

当年我在大学修教育学课程、准备教师资格时，老师讲过一个概

念，叫“心理报酬”。意思是：教师虽然薪水不高，但可以从学生的

感激、家长的称赞中得到心理上的满足。可等我真的进学校教书后才



发现，这种“心理报酬”的实际数额远比我想象的低得多！ 

同样的道理，不仅是神学院学生、牧者、传道人，我们在任何关

系中，都不该以“回报”为前提进入。不论是婚姻、友谊、家庭、教

会服事，只要我们的起点是“我能得到什么”，关系就必然扭曲。想

象一下，若你与一个时时都在寻求自我满足的人同住，一个每天醒来

只想着“今天你要怎么让我开心”的人，那会多么煎熬！愿我们每个

人都立志，不做那样的人。 

但即使在我们追求无私的过程中，心里仍有一种微妙的欲望：以

为自己的无私总有一天会得到回报。我们心中那位名为“自我中心”

的旧主人，总会在我们服事多时、却迟迟不见回报的时候，从盒子里

蹦出来。我们心想：“我已经服事这么久、这么多人，总该有人回报

我一点吧？” 

但保罗提醒我们，无论做什么工，无论服事谁，都要“都要从心

里作，像是给主作的，不是给人作的。因你们知道从主那里，必得着

基业为赏赐。你们所事奉的乃是主基督”（歌罗西书 3章 23~24 节）。

我们服事别人，不是因为他们能给我们什么，而是因为神已经赐给了

我们何等丰盛的恩典。 

当然，这并不是说我们不该面对自私或不感恩的态度。作为父亲、

丈夫、牧师、长老，如果我被一群自私、忘恩的人包围，我也有责任

指出问题。希伯来书 13 章 17 节甚至提醒信徒，要使领袖的工作成为

喜乐的事，而不是忧愁的事：“们为你们的灵魂时刻儆醒，好像那将

来交账的人。你们要使他们交的时候有快乐，不至忧愁。若忧愁就与



你们无益了。” 

然而，即便我讲这节经文，也不该出于自我中心的动机。讲这话

的目的，不是为了让我得好处，而是为了激励弟兄姊妹活出基督的样

式，使他们得益处。 

接下来，让我们正确理解保罗在这里所说“要讨邻舍的喜悦”这

句话的含义。有人可能会问：保罗在这里叫我们“讨人的喜悦”，可

他在加拉太书却说，“若仍旧讨人的喜欢，我就不是基督的仆人了”

（加拉太书 1章 10 节）。他是不是自相矛盾？当然不是。关键在于保

罗在这里加上了限定，“为他的益处，使他得建立”。换言之，我们

取悦人的目的，不是为了取悦本身，而是为了他们属灵的益处。 

这也提醒我们：世界常常喜欢引用圣经的经文，却断章取义。比

如“黄金法则”，“你们愿意人怎样待你们，你们也要怎样待人”（路

加福音 6 章 31 节）。我听过不少不信主的人引用这节经文。但若不加

分辨地理解，它甚至可以被误用得荒谬可笑。举个极端的例子：若一

个受虐狂说，“我喜欢被铲子打头，所以我也要照样对你”，这岂不

是荒唐？可见，任何道德原则都需要正确的前提，那就是“为他人的

益处、为造就人而行”。 

“讨人的喜悦”并不意味着凡事都让人感觉舒服。真正的爱，往

往要说出难听却有益的话。正如保罗接着所说的：“因为基督也不求

自己的喜悦，如经上所记：‘辱骂你人的辱骂都落在我身上。’” 

我们在这里再次看见圣经中常见的主题，效法基督的心思。要学

习基督怎样面对困难、怎样在逼迫与误解中仍持守顺服。希伯来书 12



章 3 节说：“那忍受罪人这样顶撞的，你们要思想，免得疲倦灰心。”

基督忍受羞辱，因为祂看见前头的喜乐（希伯来书 12 章 2 节），祂看

见救赎完成的荣耀。 

保罗在这里引用的是诗篇第 69 篇，那是一首弥赛亚诗，充满了对

基督受苦的预表。这句“辱骂你人的辱骂都落在我身上”，指向基督

为神的荣耀、为神国度的热心所遭受的敌意。保罗的重点是：耶稣在

服事他人时，对自己的完全舍弃。祂完全不求自己的益处。“正如人

子来，不是要受人的服事，乃是要服事人。并且要舍命，作多人的赎

价。”（马太福音 20 章 28 节） 

亲爱的弟兄姊妹，我们蒙召要效法这心志。我们活在世上，不是

为被服事，而是为服事。这正是基督徒生命的珍宝。 

也许今天在座的，有人只是来访，还没有真正呼求主的名，或不

太明白作基督徒到底意味着什么。让我告诉你，这段话正揭示了信仰

的核心，原本该落在我们身上的忿怒、审判、定罪与地狱，都落在了

基督身上。我们永远要记得这一点：本该落在我身上的刑罚，落在了

祂身上。如果你还未曾呼求主的名，我鼓励你：求神赐你恩典，使你

宁愿选择怜悯而不是公义。因为靠着恩典、借着信心，当你呼求基督

的名，你就得脱离那本该临到你的审判。 

我们本没有任何配得称义的祭可以献上，但既然神为我们献上了

那完美的祭，保罗便呼吁我们：要将自己的生命献上，当作活祭。这

是合乎理性的敬拜。 

有人说过一句极好的话：“若我们渴望自己被豁免，不去担当他



人的软弱，那将是何等奇怪的事。”保罗在这里的意思正是如此，我

们不该企求免除这责任，不该说：“我不想担别人的软弱。”基督既

担当了我们的重担，我们怎能不也担当别人的？ 

他说：“有别的人更有爱心、更有耐心，可以去做那件事。我不

会去做。”，保罗指出，这种态度本身就该显得异常、反常。这不应

是信徒的常态。若我们因基督为主、为王而荣耀祂，却同时希望自己

能免除担当他人软弱的责任，那实在是件怪异的事。因为基督并不顾

念自己，反倒完全为他人舍己。 

试想，若我们生活在一个人人都甘愿如此彼此服事的世界，那该

多么美好！若教会中的每一个人都如此委身于爱与服事，那该多么令

人羡慕！即使只是在一个家庭里，若人人都以这样的心志彼此相待，

那将是多么蒙福的事！既然耶稣为我们活、为我们死，我们也当为祂

而活，为祂而死，这其中必然包括我们对他人的爱与服事。若我们要

为基督而活，就意味着我们爱神；而若我们真爱神，就必然也爱人。 

保罗接着说：“从前所写的圣经，都是为教训我们写的，叫我们

因圣经所生的忍耐和安慰，可以得着盼望。赐忍耐、安慰的神，叫你

们彼此同心，效法基督耶稣。” 

此处值得注意的是，使徒保罗对圣经极高的尊崇，而此时他说的

圣经，主要指旧约。当新约的作者说“经上记着”或提到“圣经”时，

他们指的正是旧约圣经。保罗不仅把圣经当作教导我们的源头，他甚

至将圣经中所带出的“忍耐”和“安慰”这两个名词，视为神自己的

属性。换言之，他两次使用了同样的词语：先说圣经所赐的忍耐与安



慰，接着说赐忍耐、安慰的神。 

这并不是要把“纸上的文字”神化，所谓神化，意即将某物当作

神来崇拜。有些人认为，神之所以没有让教会保存新约作者的原稿，

即马太、彼得、保罗等人亲笔写下的原文，是出于祂的智慧，因为祂

知道人极容易崇拜遗物。若真留下那些原稿，人也许早已把它们变成

偶像，就像以色列人曾把铜蛇当作神来拜一样。那原本是蒙恩的记号，

“仰望铜蛇就得生”，后来却成了被崇拜的偶像。正如加尔文所说：

“人的心是个制造偶像的工厂。” 

然而，赐忍耐、安慰的神，仍然拣选了“圣经”作为祂赐下这些

恩典的管道。换句话说，神自己是忍耐、安慰的源头，而祂要将这些

属性传递给我们，使我们也成为有忍耐、有安慰的人。神在天上已定

意，祂要借着祂的话语，圣经，使我们被塑造成忍耐和安慰的人。圣

灵开启我们的心眼，使我们看见真理，并以信心领受。 

能真心相信圣经并非一件小事，这几乎就是一个神迹。你也许会

想：“我只是相信圣经而已。”但请记得，圣经自己说：“没有义人，

连一个也没有……没有寻求神的。”我们本是背离祂、厌弃祂的人，

但如今神开了我们的眼，使我们看见祂话语的真实。 

因此，我们当以专注的心在神的话语中生活。读圣经，就如同在

阅读一份遗嘱，一份记载着丰厚产业的遗嘱。若有人告诉你：“你有

一位亲人去世，留给你巨大的遗产；要想真正明白你所得的，你必须

读懂那份遗嘱。”你会说：“我太忙了，没空看”吗？当然不会！你

一定迫不及待地要查清楚，里面到底有什么，是属于你的。 



我们所持的书卷被称为“旧约”和“新约”，这正是遗嘱（Testament）

的意思。因为有一位死了，为要将产业赐给我们。我们阅读旧约、新

约，是神让我们认识祂自己的方式，知道祂是谁，明白祂所赐的福分，

领受祂对我们生命的呼召。这比世上一切财宝都更宝贵。 

保罗特别强调的两种属灵品格是“忍耐”和“安慰”。这两者密

不可分。当神使我们在祂的爱与护理中得着安慰时，那安慰便产生平

安，而平安使我们有忍耐。 

这不是一条短程的路，也不是容易的操练。神借着祂的恩典之道，

不断提醒我们祂是谁、祂为我们所做的事、祂的大能、祂的恩典、祂

对万事的掌管。当我们默想这些真理、回想祂的作为，就在心里得着

坚固。主设立圣餐时说：“你们应当如此行，为的是记念我。”我们

需要不断记念。越多地思想、追求、纪念，就越能经历那从神而来的

安慰，因为我们的心被祂的旨意与应许所充满。 

正是从这活水泉源中，我们得着盼望。保罗提到“盼望”时，我

们必须明白，这个词在圣经中的意义与世俗不同。世人所谓的“希望”，

往往是一种不确定的愿望，比如“希望能中乐透”。但圣经中的“盼

望”，指的是对神应许的确实期待，那是出于一位绝不会失信的神。

盼望，是对未来尚未显现、但必定成就的应许的确信。 

保罗接着说：“一心一口，荣耀神，我们主耶稣基督的父。” 

他在第五节末、第六节初谈到“同心合意”，意即“有相同的心

思”。信徒确实被呼召要有基督的心。保罗在别处说过：“我们是有

基督的心了。”若没有藉着那无误、无谬的圣经所启示的基督心意，



这种“同心”只是一种虚构。没有圣经的真理，教会就无法合一；世

界不能合一；家庭也不能。 

我们这些有限的人，会在真理上挣扎，这是必然的。若同处一堂，

几百人一起读圣经，得出的结论恐怕也各有不同。我们会争论、会探

讨、会起伏。但感谢神，祂赐下圣灵，使我们在历世历代中不断被引

导，逐渐更贴近真理。若没有真理的根基，那才是真正的绝望，那就

像没有教练、没有导演、没有剧本，只能在黑暗中盲目摸索。但神并

没有让我们陷于那种可怕的光景。 

大卫一次又一次在诗篇中赞叹说：“你口中的训言，与我有益，

胜于千万的金银。”这出自诗篇第 119 篇，全篇最长的诗章，每一节

都在歌颂神的律法、典章与法度。大卫在其中满怀热情地表达：“从

上头来的智慧何等美好！我需要读它、认识它，使它深入我的心思意

念。” 

这段经文也提醒我们：在今生，我们仍在路上。我们尚未达到那

完全的“同心”。而且，直到荣耀的那一日，我们也不会完全一致。

事实上，我们甚至在自己心里都有冲突，有时我们自己都难以同心。

我们在摸索、在分辨、在跌撞。 

保罗写这封信，是要告诉我们该如何在“尚未完全”的过程中彼

此相处。我们不能等到一切分歧都解决、意见都一致之后，才“同心

合意地荣耀神”。那样的话，世上永远不会有教会能做到。保罗的意

思不是要我们在每件事上达成完全共识，而是要我们在差异之中，仍

能彼此相爱、彼此接纳，共同荣耀神。 



有位学者施莱纳对此评论得很好：“保罗并不是祈求合一要靠软

弱者放弃自己的信念来实现，而是祈求信徒能在差异之中学会彼此相

爱、彼此接纳。” 

主耶稣自己就是最完美的榜样。祂并没有等到祂的新妇完全圣洁

才爱她、建造她。若祂那样做，我们就永远得不到祂的爱了。相反，

正是藉着祂的爱与建造，我们才被带向圣洁与完全。我们岂不正是靠

祂的忍耐与恩典被塑造的吗？ 

同样，我们也当以这样的心志彼此相待。你与我之间的关系、我

们彼此之间的建造，正是神使用的途径，使我们共同更贴近基督的真

理。 

让我们祷告： 

天父啊，我们祈求祢赐下基督那舍己的心，使我们懂得如何使用

祢所赐的智慧，不因他人未明白真理就轻易发怒或灰心。求祢赐我们

谦卑与爱心，使我们在与挣扎的人交往时，懂得担当他们的软弱，藉

祷告、爱心、良善与真理托举他们；也使我们自己能谦卑地接受他人

的扶持。 

父啊，若我们这间教会能以同一个心、同一个意、同一个口来荣

耀祢，那将是何等美好！ 

我们奉祢的圣名祈求。阿们。 


