
healingwings.net 

罗马书系列讲道 15 

神的普遍启示 
罗马书 1 章 19~20 节 

维保罗牧师 2012 年 6 月 10 日 

翻译：甘晓春 2024 年 5 月 4日 

 

今天我们要看的是罗马书 1章 19 和 20 节。为了保持上下文的连

贯性，我们先读 18 到 25 节。这是使徒保罗论述的一个非常重要的思

想。现在请听神的话语： 

“原来神的忿怒，从天上显明在一切不虔不义的人身上，就是那

些行不义阻挡真理的人。神的事情，人所能知道的，原显明在人心里。

因为神已经给他们显明。自从造天地以来，神的永能和神性是明明可

知的，虽是眼不能见，但藉着所造之物，就可以晓得，叫人无可推诿。

因为他们虽然知道神，却不当作神荣耀他，也不感谢他。他们的思念

变为虚妄，无知的心就昏暗了。自称为聪明，反成了愚拙，将不能朽

坏之神的荣耀变为偶像，仿佛必朽坏的人，和飞禽走兽昆虫的样式。

所以神任凭他们，逞着心里的情欲行污秽的事，以致彼此玷辱自己的

身体。他们将神的真实变为虚谎，去敬拜事奉受造之物，不敬奉那造

物的主。主乃是可称颂的，直到永远。阿们。” 

以上是神的话语。让我们祷告： 

天父，我们感谢你向我们显明如此宝贵的事。求你赐我们智慧，

https://healingwings.net/


使我们能明白这些事，思想你的心意，更像你的儿子，使我们在你创

造的世界中，知道如何管理我们的思想、言语和行为。这世界是你为

自己的荣耀所造的。求你帮助我们明白你、明白你的应许、你的话语，

所教导的一切。我们奉耶稣的名祷告，阿们。 

2004 年 5 月，Budziszewski 出版了一本书，书名很有趣：《我们

不能不知道的事》。作者在书中探讨了“共同的道德常识”，即人皆

知的基本原则。这在一个似乎失去伦理支柱的文化中是一个及时的话

题。你可曾停下来想过，有哪些事情是你不可能不知的？换一种说法，

就是有哪些事情是你必然知道的？这听起来很显而易见。我记得在哲

学课上，教授会提出这样的问题，让我开始质疑自己存在的本质。像

我这样被问题困扰的人，在哲学家、神学家和逻辑学家中数百年乃至

上千年都有，他们的思考甚至促使笛卡尔提出“我思故我在”。 

再比如，1999 年的电影《黑客帝国》中，莫菲斯对尼奥说，如果

真实就是你能感觉到，闻到，尝到和看到的东西，那么‘真实’就是

你的大脑对电信号所作的解释。 墨菲斯给尼奥一个选择：如果服用蓝

色药丸，他就会在床上醒来，忘记发生的一切，相信任何他想要相信

的事情。如果服用红色药丸，他就会留在现实中，墨菲斯将向他展示

兔子洞有多深，兔子洞就是现实。墨菲斯解释说，他所提供的只是真

相，仅此而已。这部电影发人深省。 我们是如何知道我们所知道的事

情？有没有一件事情是每个人都知道，并且不可能不知道的？ 

我认为，人类无法或不愿回答这个问题，是当今世界几乎所有有

意义对话受阻的根源。当我们与人讨论时，我们默认有些事是他们绝

对知道的，而他们拒绝承认这些事，会让讨论变得毫无意义。我们曾



经以为与邻居的共识是自然而然的，因为我们和邻居都在受福音熏陶

的基督教文化中长大。但现在，这种文化受到了挑战，人类行为的客

观、道德、权威规范如同暴风中的热气球，在河流中漂浮，互相碰撞，

我们无法理解其中秩序。 

举个例子，我姐姐在 60 年代上高中时，老师因男友在走廊亲她而

推了他一把，这在当时被视为合理行为；同一所学校，几十年后却在

校刊里宣传同性恋。 

现在老师体罚学生的做法已经被普遍认为不合法，我们已经无限

制地接受了泛爱文化。到底什么是我们自以为知道，还有什么是我们

不能不知道的事情呢？大家可能觉得这些例子没有什么了不得，但有

非常危险的情形，让无辜人的生命受到威胁。 

我们应该注意一点，人类无法在伦理，政治，社会和道德上达成

一致，其根源在于我们不断地消灭神赐予我们启示的亮光。 

回到经文，我们随着保罗的思路，他解释了他为什么渴望传福音

（15 节）。福音是神应许的拯救，要救人脱离罪。16 节说，福音是神

的大能，要使凡信的人得救。信徒通过信心接受神所赐的义，这义是

由信心从始至终获得的。18 节起，保罗对人类进行了严厉的控诉。神

的忿怒在我们所处的世界中显明。我们往往认为神的忿怒只会在审判

日显现，但事实上，神的忿怒是现实的。约翰福音 3 章 36 节说：“信

子的人有永生。不信子的人得不着永生，神的震怒常在他身上。”神

的忿怒是实在的，可以在人的黑暗行为中观察到，而这一章中，这种

黑暗会逐步显明。 



我认为，人类行为黑暗的顶点，是拒绝真理本身，就是在耶稣基

督的位格和工作中所显明的真理。保罗说，“并且在那沉沦的人身上，

行各样出于不义的诡诈。因他们不领受爱真理的心，使他们得救”（帖

撒罗尼迦后书 2 章 10 节）。他们拒绝爱真理，正如保罗在 18 节所说，

行不义阻挡真理，又如耶稣在约翰福音 3章 19~20 节说：“光来到世

间，世人因自己的行为是恶的，不爱光倒爱黑暗，定他们的罪就是在

此。凡作恶的便恨光，并不来就光，恐怕他的行为受责备。” 

凡行恶的人都恨光，并不来就光，免得他的行为受指责。耶稣说

得更为个人化，而使徒保罗则以神学的方式教导。保罗接着解释人人

都能知道的事。19 节说：“神的事情，人所能知道的，原显明在人心

里。因为神已经给他们显明”。这里有一种普遍的观念，我不知道你

是否经历过，但我经常在与朋友的对话中遇到：神在审判人时似乎不

太公平，因为他们只是没能找到正确的宗教。你可能听说过这种说法，

如果你听无神论者的观点，你会发现这种说法无处不在：随便选一个

宗教，选错了，你就下地狱。这种说法被现代激进无神论者常常使用。

无知可以成为很有用的借口，我也常听到。 

然而，这种无知之说，在面对其他较小的行为时却不适用。比如，

一个人入室盗窃，如果他辩解说，他从未在自己的思考中认为偷窃是

错的，你认为法官会如何反应？或者一个人因没有理解真理优于欺骗

而试图为自己开脱，法官和陪审团会接受吗？显然不会。朋友们，一

旦把神排除在外，盗窃和欺骗就可能被视为可行的道德选择。 

1945 年，纳粹党的政治、军事和经济领导人在纽伦堡受审并被定

罪。当时有人批评审判，理由是被告遵循了他们的最高权威希特勒。



有人辩称：“我的最高权威是希特勒，你凭什么质疑我对最高权威的

服从？”这种争论本质上是说：你们赢得了战争，有权强加你们的生

活和世界观给我们，但不要把我们视为罪人。你们选择敬拜耶稣，而

他们选择敬拜希特勒，谁有权定他们的罪呢？乍一看似乎显而易见，

但这并不那么容易判断。如果人们选择敬拜希特勒而不是耶稣，审判

就更像是审查宗教信仰，而非行为。这种审判在任何人类法庭上都无

法得出绝对裁决，你明白我的意思吗？ 

然而，存在一个更大的法庭，是客观且绝对的，神审判每一个人

的心思意念。希伯来书 4 章 12 节说，神的道能辨明心中的思念和主意，

诗篇 139 篇 2 节说，神“从远处知道我的意念”，耶利米书 17 章 10

节说：“我耶和华是鉴察人心，试验人肺腑的，要照各人所行的和他

作事的结果报应他。”这些话看似显而易见，但并非人人都真正理解。

保罗向我们揭示，神的忿怒在于人阻挡真理，即阻挡对神的认识。 

保罗说，对神的知识是显明在人人心里的。希腊文中“显明”意

味着明显、清楚、可知、可见、易理解。我们之所以拥有这知识，是

因为神向我们显明了。保罗用的词意思是显现、揭示、公开显明。我

喜欢这个词。当我还是孩子，看动画片时，一个角色突然想到好主意，

使生活照常进行，这就是显明，显而易见的顿悟。我们在这里学到：

神赐给人一个普世的显现，也就是每个人一生下来就知道的、无法不

知的事：有神存在。 

20 节保罗进一步解释这种显现如何运作：“自从造天地以来，神

的永能和神性是明明可知的，虽是眼不能见，但藉着所造之物，就可

以晓得，叫人无可推诿。”这里的明明可知不仅是抽象推理，而是从



可见之物认识不可见之神。举例来说，当我看一件艺术品，我自然理

解它出自艺术家之手。保罗用明明可知表示能够抓住、理解、洞察，

意味着从高处俯瞰，一目了然。我们通过创造物认知神的存在，更具

体地说，我们清楚地知道神的能力和神性。这不是详细列出神的所有

属性，而是人类能够自然理解的事实。我们不能不知有神，我们不能

不知神的神性。 

人类受审判并非没有理由，因为我们对所知道的真理选择无视。

有人说，神将自己的存在和能力编织在人的心灵里，使人本能地认识

到祂的存在和大能。这不是通过推理得出的结论，而是我们自然而然

就知道。就像你看着我，你不需要思考就知道我是谁；你直接认知了。

保罗强调，这种对神的知识并非逻辑特别敏锐的人独有，而是普世的。

正如加尔文所说，神使人能够知道这一知识，目的是让人观看这世界

的美丽，从而被引向创造者。 

如果还有什么疑问，关于这种知识的确定性，保罗补充了一句话：

“无可推诿”，保罗在这里说的是什么呢？他说，人没有任何理由为

自己拒绝承认神、拒绝感恩而辩护。我们常常觉得自己在为神辩护，

我们竭力为神找理由、为神辩护，好像神需要我们证明祂的存在和公

义。 

但保罗写道，神已经向所有人显明自己，以至于任何人都无法为

自己辩护。对于不信者来说，没有任何借口，也没有任何辩解。事实

上，当我们读到审判时人为自己辩护，圣经说什么呢？“各人都要闭

口”，没有借口，没有辩解。神的审判是公义的，因为我们阻挡了神

已显明在我们心中的真理。 



我最近看了一部电影，有一幕让我想到这点：一位英雄被坏人抓

住，接受审讯，看似她必须回答各种问题，但实际上，她在审讯中获

取了信息，并最终制服了坏人。朋友们，我们以为我们在审问神、评

判神，实际上正好相反：是神的话语在审判我们。人类的傲慢、狂妄

可见一斑。正如上周所说，无论信者还是不信者，这都是我们的本性。 

这种概念在神学上被称为“普遍启示”。人人都能得知神的存在，

但因为人的罪，这种启示并不能带来救赎，只能定罪。保罗写这段话

的目的是控诉：人压制真理，堆积罪责，圣经说，那些持续阻挡真理

的人，为自己积蓄了忿怒。罗马书前几章展示的就是我们人人有罪，

无可推诿。这也解释了为什么保罗渴望传福音。 

保罗并非愤怒或责备人，他自认为有责任向人宣告福音，就像医

生告诉病人：“你生病了，并且病得很重。”但不同于普通医生，这

位大医师掌握了救治的方法。然而，如果病人不知道自己生病，救治

就毫无意义。这就是保罗传福音的紧迫性：宣告一位守约、应许必成

的神，祂应许并差遣救主，为人类提供唯一的希望，使我们把盼望完

全放在基督身上。 

朋友们，信息、教育、创新固然重要，我们也应追求这些，但即

便是人类历史上最伟大的思想家，如果离开基督，依然无法得救。哥

林多前书 1 章 20 节问：“智慧人在哪里？文士在哪里？这世上的辩士

在哪里？神岂不是叫这世上的智慧变成愚拙吗？世人凭自己的智慧，

既不认识神，神就乐意用人所当作愚拙的道理，拯救那些信的人。这

就是神的智慧了”。这正是我们今天所努力的：传讲看似愚拙的福音

信息。朋友们，人的努力无法救人，唯有被钉十字架并复活的基督才



能拯救。 

这普世的启示，神向所有人显明的光，被人故意阻挡，其后果已

遍及全世界。但神是恩慈的，用基督的光制服我们叛逆的心。这正是

我们今天领圣餐时应关注的重点。 

让我们祷告： 

天父，我们祈求你使我们明白人性的败坏和人类境况的黑暗。无

论我们建造何等塔楼，包裹多少善行呈现在你面前，这一切都不能改

变我们的结局，唯有死亡与审判。求你让我们明白，你通过所爱的儿

子完成了救赎，为我们提供了我们无法自备的拯救。求你使我们全体

教会因如此伟大的福音而赞美你的圣名。父啊，我也祈求那些还未呼

求基督名的人，求你开他们的心、眼睛和耳，使他们能够听见、看见、

相信，从而得着永生。 

我们奉耶稣的名祷告，阿们。 


