
healingwings.net 

罗马书系列讲道 150 

竭力祷告 
罗马书 15 章 30~33 节 

维保罗牧师 2017 年 9 月 3 日 

翻译：甘晓春 2025 年 11 月 6 日 

 

请翻到罗马书 15 章 30 至 33 节。在正式进入经文前，我想先分享

一个刚刚浮现心头的故事。 

在列王纪下，有一个奇妙的故事，讲到先知以利沙和他的仆人。

当他们面对亚兰的大军，神子民的敌人时，他们寡不敌众，仆人非常

害怕。这正是我们熟知的那一幕：以利沙祷告求神开仆人的眼睛，使

他能看见真实的属灵光景。当神开了他的眼，他看见原来他们并非被

包围、人数劣势，反而是敌人被围困，山上满有火车火马，是神的使

者军队。这幅荣耀的景象揭示了一个现实：凡呼求耶和华名的人，必

然在得胜的一方。 

这个故事让我想到一点日常的经历。如今我很少去健身房了，以

前还能做几个引体向上，现在恐怕一个也做不了了。健身房里现在有

一种带弹力辅助的器械，绑上后能轻松做很多个，让人一度误以为自

己恢复了力量；可当取下弹力带时，才发现自己根本做不了。为什么

提这个呢？因为当电源断掉、音响熄灭，当我们“被拔掉电线”时，

敬拜的声音就显得很不一样了。 

https://healingwings.net/


我必须说，这就像有人拿掉了那根弹力带。我们常常有一种“敬

拜的幻象”：有鼓、有吉他、有钢琴，音乐充盈，这当然没错，圣经

中确实有用乐器敬拜神的先例。但也有敬虔的弟兄姊妹认为，敬拜不

该使用乐器，他们的理由并非毫无道理；还有人主张，只应唱诗篇，

他们的立场也不全然薄弱。我们并不采纳这些观点，但值得尊重。 

在我们教会，敬拜带领者的职责，是帮助会众知道何时开始、起

在哪个调上，然后就应退到幕后。我认为我们的敬拜带领者做得很好，

他们谦卑不张扬，不是上台表演。但他们的任务也不是去“填补空白”。

当音响关闭时，我反而喜欢，因为那时我们可以检验：我们是否真在

敬拜？我们听到的声音是什么？敬拜的核心是我们的声音，是心中向

神发出的旋律，是彼此歌唱的声音。当一切设备断开时，我们听见的，

才是真实的敬拜。 

因此我们应当思想：我们的歌声中是否有热情、有力量、有属灵

的坚定？我们是否仍依赖外在的“敬拜幻象”，靠乐器和音量来制造

气氛？我并非在自责或批评，只是诚实地反思。作为教会，我们确实

在学习和努力。有时我去其他教会，他们的音响系统非常强大、音乐

震耳，但环顾四周，许多人并未真的在唱。如果音响拔掉，整个会场

恐怕会陷入寂静。而敬拜最核心的，应该是人声，是我们众人的歌唱。 

愿我们在主的身体中，至少在歌声的力量上，显出信心的刚强，

让救主的赞美充满我们。 

现在让我们进入今天的经文。罗马书 15 章 30~33 节： 

“弟兄们，我藉着我们主耶稣基督，又藉着圣灵的爱，劝你们与



我一同竭力，为我祈求神。叫我脱离在犹太不顺从的人，也叫我为耶

路撒冷所办的捐项，可蒙圣徒悦纳。并叫我顺着神的旨意，欢欢喜喜

地到你们那里，与你们同得安息。愿赐平安的神，常和你们众人同在，

阿们。” 

这就是神的话语。让我们祷告: 

天父，我们祈求你的圣灵，借着你的道、你的圣礼、我们的祷告、

我们彼此的聚集、以及你在我们赞美中居住的同在，使我们在思想、

言语与行为上都被塑造成基督的样式。愿此刻成为成圣的时刻，使基

督在我们里面成形。求你使我们的聚会圣洁，蒙你悦纳，因着基督的

缘故，求你喜悦地垂顾我们。奉主耶稣的名祷告，阿们。 

使徒保罗在罗马书 15 章的结尾，用极为恳切的语气结束了这一段

书信。在原文希腊文中，这一节的第一个词并非“如今”或“现在”，

而是一个强烈的请求词，意为“我劝你们”或“我恳求你们”。也就

是说，保罗正在“恳求”某件事。 

但在他说明自己恳求什么之前，他先铺陈背景，使听者的心土能

被预备好，成为结出回应之果的沃土。他没有立刻进入请求，而是先

讲述“为什么”。我们必须时常被提醒，我们所行的一切都该出于正

确的动机。若行动不是从健康的心灵流出，就容易产生苦毒。 

若一个人仅仅因为“这是对的”而机械地去行，不断重复外在的

义务，比如仅仅出于责任感去教会，而非出于内心的拥抱与喜悦，那

最终只会带来倦怠与怨恨。同样，若一个丈夫、妻子、儿女或员工只

是因为“职责所在”而行事，而心中没有喜乐，也会容易对关系对象



生出怨意。 

我并不是说我们该等到动机完全纯正才去行善。若真如此，我们

恐怕什么都做不了，因为我们的动机从未完全纯洁。若我非得等心思

完全正确才去做对的事，我就会陷入瘫痪。我们仍该行善，无论动机

是否完美。 

基督徒仍应以“出于正确原因而做正确之事”为目标。这正是保

罗在此处的态度。他在提出请求前，用了几句我们可能读过就略过的

引言。保罗在多封书信中都有类似的表达，若我们熟悉圣经，可能会

急着跳过这些称呼和开场白，直接想知道他到底要求什么。但那会是

一个错误，因为这也是神的话，每一个字都有意义。 

他在此恳求之前，说：“弟兄们，我藉着我们主耶稣基督，又藉

着圣灵的爱。”也就是说，他是以“弟兄”的身份在请求。我们的弟

兄在恳求我们。 

在深入这请求之前，请记住：这是弟兄姐妹之间的呼求。世上有

许多“联结机制”使人彼此相连，在职场上，有同事、项目伙伴；在

运动场上，有队友。我至今仍与当年我执教的球员保持联系，他们现

在已是祖父母。我们每年都聚一次，已经四十年了，还在讲同样的故

事，拿同一个人开玩笑，那种连接依然存在。 

人与人之间的联系很多：有人因工作结缘，有人因食物、舞蹈、

兴趣而相聚，这都很美好、令人愉快。但保罗所说的，却是一种永恒

的联结，一种超越坟墓、进入永恒的属灵连结。我们是神的儿女，是

一个永远的家人。这种弟兄姊妹的关系，远比世上短暂的友情或娱乐



纽带更深。 

我自己也常与一群朋友打排球，其中有信徒也有未信者，我们谈

笑风生、聊比赛结果，很轻松。但我清楚，那只是表层的联系，一种

暂时的乐趣，不会延续到永恒。 

而我们在基督里的联结却不同：我们是弟兄，是姊妹，是永恒家

族的一部分。我们的眼睛尚未完全看见这荣耀的真实，我们只偶尔能

窥见一丝。正如使徒约翰所说：我们应当为自己是神的儿女而惊奇、

而欢喜。这实在是一件令人敬畏的事。 

使徒约翰在书信中写道：“你看父赐给我们是何等的慈爱，使我

们得称为神的儿女。我们也真是他的儿女。世人所以不认识我们，是

因未曾认识他。亲爱的弟兄阿，我们现在是神的儿女，将来如何，还

未显明。但我们知道主若显现，我们必要像他。因为必得见他的真体。”

（约翰一书 3章 1~2 节） 

这段话显明了一种属天的团契，弟兄姊妹的连结、神儿女的身份，

一种世界无法理解、也不属于世界的关系。 

保罗在罗马书 15 章里，以“弟兄”的身份恳求。他说：弟兄们，

我劝你们……。这是弟兄向弟兄发出的恳求。我们在主里彼此相连，

而保罗接着说，这一切都是“靠着主耶稣基督”。换句话说，在我们

行动、言语，甚至思想之前，在任何一个念头萌生之前，我们都必须

提醒自己：我们是谁，我们属于谁，我们是为谁而活。 

这种思想应当常驻在我们心中。圣经的每一页，无论直接或间接，



都是在讲基督。正如耶稣所说：“你们查考圣经，因你们以为内中有

永生，给我作见证的就是这经”（约翰福音 5 章 39 节）。耶稣当时指

的就是旧约圣经，旧约都是关于祂的。 

在以马忤斯的路上，耶稣为两个门徒上了一堂奇妙的查经课。这

有时也安慰我，因为我带查经时若只有两个人参加，也能想到：主耶

稣也只带过两位学生。路加福音记载：“于是从摩西和众先知起，凡

经上所指着自己的话，都给他们讲解明白了”（路加福音 24 章 27 节）。

那“讲解”一词，原意是“彻底翻译、完全解释”。也就是说，耶稣

在对他们说：“这一切经文，都是指着我说的。” 

因此，当我们读保罗的书信时要记得，整卷罗马书都是在讲耶稣。

若我传讲罗马书，却忘记它是关于基督的，那将是极大的偏离。保罗

希望读者在听他请求前，先思想他在整封信中所述的，那关于耶稣的

真理。 

他在说，弟兄们，我要恳求你们。而在提出请求前，他先让我们

思想：我们是在基督耶稣里的。 

这对我们来说是极具挑战的真理。当我读到这里时，也问自己：

我是否真是在这样的意识下生活？我们可以藉着一个简单的迹象来判

断：当事情不如意时，我们有多容易沮丧？若我因“服事主”而烦躁

不安，也许我并非真在服事主，而是在服事自己或某个个人议程。保

罗要我们思想的，是这种内在的态度，一种在“圣灵的爱”中行事的

心态。 

“圣灵的爱”这一短语，一般认为并非指圣灵对我们的爱，虽然



那当然是真实的。圣父、圣子、圣灵在同一本体、同一实质中彼此相

爱；我们也被三位一体的神所爱。但在这里，保罗指的是圣灵在我们

心中所浇灌、并促使我们彼此相爱的爱。 

他在罗马书五章中早已提到这一点，描述了一条既挑战又安慰的

“属灵链条”：患难生忍耐，忍耐生老练，老练生盼望，而盼望不至

于羞耻。为什么盼望不至于羞耻？他说：“因为所赐给我们的圣灵将

神的爱浇灌在我们心里。”（罗马书 5 章 5 节） 

我们无法完全知道他人内心的状况，虽然我们常轻易评断他人。

有人对我说：“你不像个牧者。”也有人说：“你真有牧者的心肠。”

而且这两种评语，甚至可能出现在同一天。显然，不论哪一方说的对，

人都无法真正洞察他人内心。唯有神鉴察人心。 

然而，虽然我们不能看透彼此的心，我们却应当努力让我们的行

为显出，那是出于“圣灵浇灌的爱”。当我们彼此勉励、劝戒或纠正

时，那种语气与态度，应当让人感受到：这出于爱，而非恼怒或挫败。

即使对方被纠正，也能感受到那人是为我好。 

让我举个例子，我打沙滩排球长大。那种运动文化非常严格。如

果你没有扑救到球，队友就会立刻喝斥你：“别再发生这种事！”那

些最严厉的搭档，往往能逼出我最好的表现。即使我没接到球，我也

得全身是沙，否则他会责备我：“为什么你身上干干净净的？”那是

一种高要求。但有时这种要求会发生微妙的转变，从“我希望你表现

好，因为我在乎我们这支队伍”变成“你让我看起来很糟，我生气”。

一旦变成后者，整个团队的合作就开始崩解。 



属灵的团契也是如此。我们在劝勉、提醒、鼓励别人时，要让对

方感受到：这是出于圣灵所生的爱，而非出于人的怒气或骄傲。 

司布真曾这样说过关于“圣灵的爱”：“圣灵的爱，并非出于血

肉的关系，或因一时的交往与偏好，而是圣灵自己在你心中所创造并

培育的爱。” 

因此，作为蒙基督恩典的弟兄姊妹，被圣灵的爱充满，我们可以

问：保罗到底在恳求什么？在他预备好听者的心之后，他提出了请求：

“与我一同竭力，为我祈求神，叫我脱离在犹太不信从的人，也叫我

为耶路撒冷所办的捐项可蒙圣徒悦纳。” 

也就是说，保罗请求他们与他一同为他祷告。他自己已经在为此

祈祷，只是希望他们能一同参与。 

看似简单：祷告随时都能做，何必恳求？祷告如此容易、随手可

行，这是新约的荣耀之一：不论何处，只要用心灵和诚实，就能敬拜

祷告。可惜我们有时把“我会为你祷告”当作结束谈话的礼貌句，转

身就走。 

其实若真要祷告，何不就地祷告？眼前、当下就可以。没有任何

规定禁止。若有人来到你面前，带着忧伤或需要，你不必等到教会聚

会或获得授权；你无需神学学位，也不用是教会的执事或长老，你可

以立刻为他祈祷。 

我一生遇到的真正的牧者不多，主要有两位。一位是圣安得烈教

会的保罗·考克斯博士，另一位是我之前在这里的牧师理查德·阿格



齐诺。他们性格截然不同。阿格齐诺牧师直率、刚烈，常直言不讳地

指出人的罪与错误的神学；他语气犀利，但我并不反感，反而欣赏这

种直接。考克斯博士则温和、慈爱、谦卑。主日结束后，他常站在门

口与人握手、祷告，以至于队伍长得出奇，因为他为每个人祷告。 

我常想，如果能同时拥有这两种优点该多好：既有神学的坚定与

直率，又有温柔与立刻祷告的心。我并不敢说自己已经做到了，但我

希望能朝这个方向努力，成为一个不需预约就能祷告的人。虽然安排

特别的祷告会很好，但并无理由不立刻祷告。 

让我坦白一点：对我个人而言，祷告其实是一件让人疲惫的事。

当我们进行牧师祷告时，无论是哪一位长老带领，祷告到了五、六、

七分钟，对我而言就仿佛已经过了半小时。在我们的牧养会议中，我

们这些长老聚集时，并不处理事务，只是祷告。我们轮流为教会祷告，

为你们每一个人按名祷告。而我必须承认，这对我来说是极为消耗心

力的。 

保罗所用的“与我一同竭力祈求”这个词，在希腊文中是一个独

特的字，全圣经只在这里出现一次。它的意思是“共同争战”，给人

一种与神摔跤的画面，就像雅各在伯特利与神摔跤那样。这是一种属

灵的挣扎。真正的祷告是恳切的祷告，需要操练、需要专注、需要热

切。作为教练，我们会说：“你必须集中精神。”同样的原则也适用

于祷告。 

我知道我常常举体育的例子，结婚生子之后，人们都很高兴我终

于能用不同的比喻了。但你知道，在运动场上，仅凭一个人的表情，



有时你就能看出他在比赛开始前就已经输了。那种专注与投入是显而

易见的。保罗在写给歌罗西教会的信中提到，以巴弗“在祷告中常为

你们竭力地祈求”。那“竭力祈求”的词，和这里“与我一同竭力祈

求”用的是同一个词根。换句话说，保罗是在说：“我希望你们为我

在祷告中竭力奋斗。” 

还记得几十年前鲍比·费雪与鲍里斯·斯帕斯基的国际象棋大战

吗？那场比赛轰动全球。那时候人人都在下棋。我曾读到，虽然国际

象棋看似静止不动，但却是极其耗体力的运动。选手会大量出汗，甚

至体重减轻，因为他们全神贯注地思考。这正是祷告的写照。祷告是

一场激烈的属灵劳作，不是放空自己、心不在焉的时候。 

那么保罗到底要他们具体为他祷告什么呢？他已经翻松了土壤，

也就是预备了听者的心，现在他请求他们与他一同竭力祈求，为他祷

告。具体的内容是什么？他求他们为自己在面对敌意时的身体安全祷

告。因为他正准备去犹太地区，把外邦教会为耶路撒冷贫穷信徒所筹

集的捐款带去。他知道，在那里必然会遭遇敌对的犹太人，因此祈求

神救他脱离不信的人。 

保罗明白他要进入的是一个充满敌意的环境。圣灵早已指示他，

在耶路撒冷有捆锁和患难等着他。他被犹太人视为叛徒。你若了解他

的背景，就会知道，保罗原是扫罗，大数人，法利赛人中的法利赛人，

出身便雅悯支派，曾猛烈逼迫基督徒。直到他在往大马士革的路上遇

见复活的基督，人生被彻底翻转。从那时起，犹太人就视他为叛教者。 

这种情况至今仍在发生。在我们的教会中，曾有两位长老是犹太



人出身。其中一位告诉我，他年轻时生活放荡、吸毒成瘾，但让家人

最难以接受的并不是他的荒唐，而是他信了耶稣。直到今日，无论是

犹太人、穆斯林，甚至某些罗马天主教徒，若有人真心信主，就常被

视为背弃文化的叛徒。这种敌意往往不是出于神学分歧，而是出于文

化认同的撕裂。 

我曾与一位犹太朋友谈话，他信仰态度模糊。我问他：“你是哪

一类犹太人？”他回答：“我是烹饪型的。”意思是，他不谈信仰，

只谈文化。相比之下，真正重生的基督徒，特别是改革宗信徒，总是

愿意谈论神学，哪怕直到聚会结束也不停止。 

因此，保罗进入的那环境，不仅有不信的敌意，还有信徒间的疑

虑。向敌人传道固然艰难，但服事那些虽然不是敌对，却并不愿意接

受你服事的人，更加困难。 

我多年在救援中心教导福音，与无家可归者和成瘾者同在。每次

聚会，罗斯林带领敬拜，我讲道。有人专心聆听，也有人极力表示不

耐烦，最常见的方式就是在讲道中打一个夸张的大呵欠，声音之大，

仿佛要让我知道他一点也不想听。这正是保罗所面临的情景。 

他带着爱心去服事，但那些人不一定领情。所以保罗不仅祈求神

救他脱离不信的敌人，也祈求他的服事能蒙信徒接纳。他所求的不只

是外在的平安，更是内在的合一与爱的连结。 

有时候，我会在那里进行问答，就像我在这里一样。我会尽力讲

一篇饱含真理、带着救赎信息、能够触动人心的信息。讲完后，我通

常会问：“有没有问题？”有一次，第一个举手的人说：“嗨，请问



你有香皂吗？” 

我一时愣住，不太明白他是什么意思，只好回答说：“没有。”

然后我转向下一个提问的人。我没有批评他，但心里明白，他大概根

本没听我讲什么，只是想要点香皂。这种情况有时挺让人沮丧的。 

我清楚地记得，当我刚进入全职服事、担任青年牧师的时候，我

常常想着那些孩子的父母。我以为，当他们的孩子信主，或者开始事

奉基督，或显出属灵成熟的迹象时，他们一定会非常感激。我甚至盼

望得到一些“好样的，你是又良善又忠心的仆人”这样的肯定，最好

是在上天堂之前就能听到。 

但没过多久我就明白，让我告诉那些有志进入全职事奉的人，如

果你在事奉中寻求人的称赞与鼓励，那你会很快感到沮丧。我们事奉

的目的不是为了从人那里得到回报。不要误会，我在这间教会确实得

到了许多鼓励，毕竟我在这里已经 27 年了；如果你实在不喜欢我，大

概早就离开了。而且，信徒之间本该彼此劝勉、鼓励，包括对牧师与

长老的支持，这本是应当的。 

但我不能有这样的心态：只有当你们让我心情愉快，我才愿意服

事你们。我服事你们，是因为基督先服事了我；我爱你们，是因为基

督先爱了我。这不只是对我个人的要求，而是对我们所有人的呼召。

我们要彼此服事、彼此相爱，因为基督爱我们，也服事了我们。 

要建立这样坚定、持久的爱，根基必须在基督里。说到婚礼，我

们会交换誓言。那叫“婚姻誓言”，而不是“婚姻誓约”。这不是字

眼上的细微差别。因为“誓约”（oath）是向人所立的承诺，而“誓



言”（vow）是向神所立的承诺。 

如果我对妻子的婚姻承诺只是“誓约”，那我就会看着她，衡量

她的表现，决定她是否“值得”我履行承诺。我们往往就是这样想的：

你要是那样做，我就这样做；可你没那样做，所以我也不必这样做，

这就是人对人的衡量。 

但誓言不是这样。誓言是：无论如何，我都要在我们的关系中做

神呼召我成为的人，因为我向神立了这个约。我不能对神说：“我本

来会守这个承诺，但你没给我足够的供应。”这话我们谁也不敢说。 

再补充一点。保罗在这里提到，他担心哥林多的信徒不一定会接

纳他的服事与捐献。但请注意，他仍称他们为“圣徒”。这是很重要

的。 

我想特别劝勉在座属灵上较为成熟的弟兄姊妹：撒但最狡猾的诡

计之一，就是试图让成熟的信徒生出一种“属灵优越感”。我们看其

他教会、其他基督徒，看到许多问题，尤其在当代西方教会的光景中，

确实，有些教会几乎已不再是真教会。但我们必须警醒，不可太快拔

枪、陷入自以为义的优越感，以为我们“已经看透一切”。那正是肉

体与魔鬼的诡计。 

保罗称这些属灵不成熟的信徒为“圣徒”，这是他谦卑的态度，

也应当是我们的心态。 

接着，保罗说：“使我照神的旨意，欢欢喜喜地到你们那里，与

你们同得安息。愿赐平安的神常和你们众人同在。阿们。”他这样结



束了这一章。 

在我自己的生命中，也有许多时刻，事奉的旅程是艰难又疲惫的。

有时一连几个星期，我从一个服事赶到另一个，不停地奔波。我必须

诚实地说，当我身陷这样的日程中，我会想着结束的那一刻，回家拥

抱妻子、孩子，抚摸我的狗，然后与朋友围坐一桌，有美食、有笑声，

那将是多么令人舒畅的时刻。是的，眼前还有许多事要做，但想到最

后那份放松与喜乐，就觉得一切都值得。 

保罗也在盼望这样的喜乐与清新，盼望与弟兄姊妹相聚的安息。

虽然最后的结果并不如他所愿，他最终被囚禁，至少是软禁在家中，

但他的心仍盼望能与他们同得喜乐、同被更新。 

我记得有一次，在连轴转的忙碌中，我遇到一位年长的弟兄，他

关切地问我近况。我坦诚告诉他我最近的行程，也提到我期待一些休

息。他听后，稍稍责备了我，他认为，人一生都该忙碌到死，因为神

留我们在世上是要我们不断做工。我没有多辩，只是庆幸他不是我教

会的长老。 

这章以一个简短的祝福结束：“愿赐平安的神常和你们众人同在。

阿们。” 

这里的“平安”，要从最广义的角度来理解。首先，它指的是我

们与神和好的平安，那是我们为众人所祈求的平安，正如希伯来书 13

章所说，是借着“永约之血”所成就的。事实上，若你没有与神和好

的平安，那么我之前所说的一切，对你而言都毫无意义，甚至会成为

你受审判的凭据。因为你若只“知道”神的事，却未与祂和好，那知



识不能使你在神面前称义。你可以把一切宗教责任做得尽善尽美，但

若没有借着基督之血与神和好，一切都归于无用。 

也许这些能暂时改善你的一些人际关系，但若没有因基督流血、

复活得胜所赐的平安，我们的人生就毫无意义，反而最该被怜悯，因

为我们活在自欺中。 

这平安是最至高的平安。我真心祷告，希望没有一个人还不认识

这种平安。要知道，神是造你的主，虽然我们悖逆祂、走自己的路，

但祂因着极大的怜悯和爱，差遣祂的儿子为我们舍命，使我们得生命，

并得享天国的丰富。 

当你真正明白这一切，其余的事都变得轻微、渺小。这是首要的、

绝对的真理，唯有这种与神和好的平安，能带来其他一切平安。 

保罗在罗马书 5 章 1~2 节曾说过这段伟大的话：“我们既因信称

义，就借着我们的主耶稣基督得与神相和。我们又借着祂，因信得进

入现在所站的这恩典中，并且欢欢喜喜盼望神的荣耀。” 

你有这样的平安吗？你因信称义，被神看为义了吗？因为唯有这

种平安，才能衍生出所有其他的平安，心灵的安宁、夜里的安稳、人

际的和睦，这一切都从与神和好的源头流出。 

雅各书也提到这种平安，他说：“并且使人和平的，是用和平所

栽种的义果。” 

让我们祷告： 

天上的父神，我们感谢祢，感谢祢呼召我们成为弟兄姊妹，开启



我们的眼，使我们成为神的儿女。感谢祢将圣灵浇灌在我们心中，使

我们能够彼此相爱。求祢帮助我们像使徒一样，彼此劝勉、竭力同心

祷告。 

求祢赐我们力量，使我们能爱那些我们天然性情想要避开的对象，

让我们不随从肉体，而成为属灵的人。愿祢在这一切事上得荣耀，并

使祢的教会在基督里得平安。 

奉主耶稣基督的名祷告，阿们。 


