
healingwings.net 

罗马书系列讲道 153 

圣洁的亲嘴 
罗马书 16 章 6~16 节 

维保罗牧师 2017 年 11 月 5 日 

翻译：甘晓春 2025 年 11 月 8 日 

 

请翻开圣经罗马书第 16 章。我们今天要看第 6 到第 16 节，我们

来到这封奇妙书信的结尾，仍然还有几周的时间才能完成整个系列。

请听神的话： 

“又问马利亚安。她为你们多受劳苦。又问我亲属与我一同坐监

的安多尼古和犹尼亚安。他们在使徒中是有名望的，也是比我先在基

督里。又问我在主里面所亲爱的暗伯利安。又问在基督里与我们同工

的耳巴奴，并我所亲爱的士大古安。又问在基督里经过试验的亚比利

安。问亚利多布家里的人安。又问我亲属希罗天安。问拿其数家在主

里的人安。又问为主劳苦的土非拿氏和土富撒氏安。问可亲爱为主多

受劳苦的彼息氏安。又问在主蒙拣选的鲁孚和他母亲安。他的母亲就

是我的母亲。又问亚逊其土，弗勒干，黑米，八罗巴，黑马，并与他

们在一处的弟兄们安。又问非罗罗古，和犹利亚，尼利亚，和他姊妹，

同阿林巴，并与他们在一处的众圣徒安。你们亲嘴问安，彼此务要圣

洁。基督的众教会都问你们安。” 

这是神话语的宣读。我们祷告： 

https://healingwings.net/


天父啊，我们祈求祢帮助我们明白，为何祢藉着圣灵感动保罗写

下这罗马书第 16 章；它对我们意味着什么，如何改变我们，又为我们

树立了怎样的榜样。求祢继续在我们心中、思想中、言语中和行为中

培养出基督的样式，使我们像保罗那样拥有服事的心，彼此相爱、彼

此关怀，正如我们已蒙基督的爱那样去爱人。奉祂的圣名祷告，阿们。 

在我们今天所读的经文中，我们看见使徒保罗那种面向人的牧养

情怀。他提到许多人，有些人他甚至可能未曾亲身见过；然而他对他

们却怀有牧者的心，不仅知道他们的名字，还知道他们各自的特质与

品格。而且，不仅如此，他还懂得如何称呼、如何鼓励他们，他知道

他们需要听什么样的话语。 

值得注意的是，我们几乎对这些人一无所知。除了像百基拉和亚

居拉这样我们略有了解的名字外，其他这些人无论你如何查考，都几

乎在圣经中再找不到他们的踪迹。即便翻阅历史文献，也所知甚少。

然而保罗却一一提名，而圣灵也认为合宜，让他们的名字被记录在圣

经中，流传于世。这些名字如今被我们诵读出来，见证了他们的存在

与信仰。 

多年前，我曾参与一个“教会外事工组织”。所谓教会外事工，

就是那些不属于教会本身，却与教会并行、进行事工的机构。总体上，

我对这样的机构存在一些圣经上的顾虑，但我当时加入时动机单纯，

也确实是出于信仰的热心。而那时的组织中有不少高层成员，他们会

特意去传福音给名人。我们那时总为某位演员、歌手或运动员信主而

感到惊讶和兴奋。组织常会锁定目标，一旦成功带领他们信主，就会

让这些“名人信徒”迅速进入门徒训练的“快车道”，好让他们立刻



能用自己的名气来荣耀神。 

然而，结果往往令人遗憾。许多人信主不久就信心软弱，甚至完

全离弃了信仰。这让我想到保罗在牧函中所发出的警告，不可让初信

之人过早成为长老。可当时我们却把这些初信者推上讲台，让他们成

为基督教信仰的代言人，而他们其实尚未预备好。我必须说，这种“刻

意选择目标人物、利用其名望吸引群众”的做法，本身就有问题。 

当时有人为这种做法提出一句口号来合理化：“没有人比别人更

重要，但有些人更有策略性。”我必须温和地反驳这句话。直到今天，

我若被邀请去听某位著名教练、演员或球员在基督徒聚会中讲道，我

通常不会去，也不会鼓励别人去。 

当然，作为牧师，我偶尔也会被邀请去听某位体育教练演讲；但

作为一名教练，我若被邀请去听一位神学家讲体育，我大概也不会去。

我想学教练学，就该去听最好的教练；我想学神学，就该去听最好的

神学家。这并不是狭隘，而是分工合理。 

事后看来，神确实曾拣选一些人，使他们在救赎历史中发挥了战

略性的重要作用。譬如路德的归信，改变了我们所有人的信仰轨迹；

或是奥古斯丁，他的转变对教会影响深远；又如君士坦丁，若他的归

信是真实的，他作为皇帝终止了第四世纪基督徒的迫害。而保罗自己

更是如此：他原是热心的犹太人，精通律法，神在往大马士革的路上

拣选他，这岂非极具策略意义？但请注意，这一切的策略并非人的计

划，而是神的护理所成。不是某个人看出谁最合适，而是神主动拣选。 

若照人的眼光，有人可能认为行邪术的西门是战略性人物，毕竟



他在当时也有影响力，但事实证明那绝非明智的选择。若靠人的聪明，

这样的判断多半要出错。 

因此，我们在这段经文中看到的，其实正印证了保罗在哥林多前

书 1 章 26 至 29 节所说的：“弟兄们哪，可见你们蒙召的，按着肉体

有智慧的不多，有能力的不多，有尊贵的也不多。神却拣选了世上愚

拙的，叫有智慧的羞愧。又拣选了世上软弱的，叫那强壮的羞愧。神

也拣选了世上卑贱的，被人厌恶的，以及那无有的，为要废掉那有的。

使一切有血气的，在神面前一个也不能自夸。” 

罗马书最后这一章，正是由这样一些名字组成的，他们都是平凡

的人，就像我们一样。我们中的大多数不会被载入史册，更不会被写

进圣经。五百年后，若仍有人在这间教会聚会，他们恐怕也不会知道

我们的名字。这是否意味着我们不重要？是否意味着我们没有战略意

义？当然不是。 

我相信这正是保罗想要传达的信息。当我们看着这些名字时，会

问：“他们是谁？”答案是，他们就像你我。某种意义上，他们“什

么也不是”；但在另一种意义上，他们却被神大大使用。我们不需要

拥有世上的名声，也不需要上头条，才能被神使用。神拣选那看似无

有的人，为要显明祂的荣耀。 

我还要补充一点，有时人误解保罗的意思，以为“神没有拣选那

些有智慧的”，就不该追求智慧。其实不是这样。神或许没有拣选按

着肉体有智慧的人，但祂既已拣选了我们，我们就应当追求属灵的智

慧，好使我们更像祂。 



既然这段经文中提到的大多数人，只在这里出现过一次，圣经其

他地方都没有再提到他们，那么我想，我们有必要花一点时间来留意

保罗用来描述这些人品格的形容词和动词，这些美好的特质，这些值

得我们效法的美德。为什么要这样做？因为这些描述正是信徒生活的

榜样。我们应当从他们身上学习，效法他们信心的样式。 

在这段经文中，有一个词、一种特质，格外突出，那就是“劳苦”

或“工作”。 

马利亚为他们多受劳苦；尔巴奴被称为“在基督里与我们同工”；

土非拿氏和土富撒氏“在主里劳苦”；彼息氏“在主里多受劳苦”。

这整个段落中都围绕着“劳苦”“工作”的主题。 

然而，我必须指出，在我们平常传讲福音时，工作并不是我们最

常提到的主题。我以前讲过这件事，但让我再提一次。那是在我大学

一年级的时候，我刚信主不久，修了一门心理学课。那位教授极端反

基督徒，经常在课堂上公开讥讽基督徒。有一次，他问了一个我觉得

既尖锐又诚实的问题。他说：“好吧，这里有多少人是基督徒？” 

我们当中有几个人举了手。他接着问：“你们当中有多少人在成

为基督徒时，真的知道自己将要面对的是什么？” 

我当时就觉得，这是一个非常值得深思的问题。因为在我们一般

的福音信息中，很少告诉人“你信主以后要面对什么”。我们通常会

说：“你会有更丰盛的生命，生活会更好，心中会有平安。”当然，

这些都是真的。永生的应许是福音极其重要的部分，“信靠耶稣，就

永远不死，必得永生。”这确实是福音的核心。 



但当你回到福音书中，看看耶稣如何面对跟随祂的人群，你会发

现祂的信息并不总是像今天这样柔和。祂从不粉饰跟随祂的代价。 

当然，别误会，我们不是因行为得救。救恩完全出于恩典，藉着

信心，在基督里成就（以弗所书 2 章 8~9 节）。我们绝不能在“劳苦

的呼召”中忘记这一点。保罗并没有自相矛盾，耶稣当然也深知救恩

唯独藉着祂的宝血。 

圣经常用婚姻比喻基督与祂教会之间的关系，新郎为新妇舍己。

我们永远不能忘记这一点。但我们若以为婚姻不需要劳苦，就是愚昧

的。婚姻意味着付出与牺牲；同样，信仰的生活也需要工作与委身。 

耶稣从不避讳那些可能令人却步的话语。祂并不试图让人觉得跟

随祂是件轻松的事。相反，祂常在群众追随时，转过身来，提醒他们

“你要知道自己在做什么”。 

例如在路加福音 14 章，当一大群人跟随祂时，祂对他们说：“人

到我这里来，若不爱我胜过爱自己的父母，妻子，儿女，弟兄，姐妹，

和自己的性命，就不能作我的门徒。凡不背着自己十字架跟从我的，

也不能作我的门徒。”这话何等严厉！毫无容易信主的成分。 

“门徒”这个词的原意是“跟随者”，就是实际走在某人后面。

耶稣转过身来告诉他们：“如果你真要走在我后面，那你必须明白这

要付出怎样的代价。” 

祂接着举例说：“你们哪一个要盖一座楼，不先坐下算计花费，

能盖成不能呢？”（路加福音 14 章 28 节）耶稣并不是在宣扬“靠行



为称义”，祂只是诚实地说明：跟随祂意味着要付上代价。 

还有一次，有个文士对祂说：“夫子，无论你往哪里去，我都要

跟从你。”这话听起来真是充满热忱，像彼得那种“我必为你舍命”

的宣告。但耶稣怎么回答呢？马太福音 8章 20 节祂说：“狐狸有洞，

天空的飞鸟有窝，人子却没有枕头的地方。”换句话说，“你准备好

没有？你准备好一无所有了吗？” 

又有一位门徒说：“主啊，容我先回去埋葬我的父亲。”耶稣回

答说：“任凭死人埋葬他们的死人，你跟从我吧”（马太福音8章21~22

节）。这些话听来十分刺耳。但祂并不是说人靠顺服或劳苦就能得救，

而是在宣告门徒的代价。这就是跟随祂的真实样貌。 

正如那位心理学教授问的：“你知道自己在做什么吗？”耶稣同

样坦然地告诉我们：“是的，你得救完全是出于恩典，因着信靠我；

但我也要告诉你，这是一条劳苦的路。” 

圣经中处处呼召我们要劳苦、要事奉。我想起最近我们教会发生

的一件小事。有一群弟兄姊妹知道某位会友家里遭遇困难，就主动去

他家帮忙，清洁浴室、打扫房间、收拾家务，花了好几个小时。我听

见这事时，心中非常感动。作为牧师，也像一位属灵父亲，我深深被

这种爱心所激励。其实许多这样的服事，我根本不知道，但主都知道。

这正是我们对基督的爱在行动中的体现。在主眼中，为祂的肢体劳苦，

是极为宝贵的。 

然而，我们必须明白，服事基督、劳苦为人，并不总是顺利的。

它可能带来困难与试炼，而我们要以忍耐、恩慈与信心去承受。 



我曾参与养老院事工二十五年。那里的活动主任总是欢迎我们进

去带查经、探访老人。我曾想，也许我们可以在好几个养老院同时开

办查经班，就组织起一批教师，联系不同的养老院负责人。起初他们

都很欢迎，我们也顺利开展了。 

但大约四、五个月后，这些查经聚会陆续停了。我去了解原因，

发现主要的问题是，那些年长的听众（多为女士）似乎并不太喜欢带

领查经的人。她们有时脾气不好，态度消极，并没有感激的回应，反

而显得有些冷淡。于是，那些服事者就灰心了，他们说：“既然她们

不感激，我们为什么还要做呢？”但这真是正确的态度吗？ 

若摩西那样想，他怎能带领那群“硬着颈项的百姓”？摩西也曾

愤怒，击打磐石；保罗也曾因被误解而心痛。服事的路本就不轻省。

我们不能期待掌声或感谢。我们要记得，我们不是为那个人服事，而

是为主服事。正如保罗所说，我们真正所事奉的，是基督自己。 

安多尼古和犹尼亚，保罗说他们是“与我一同坐监的”。换言之，

他们在服事的过程中，因信心的缘故真的被关进监牢。这并非比喻，

而是实实在在的牢狱之灾。保罗多次被囚，我们不确定他们是在哪一

次与他同囚，但有一点可以肯定，他们的劳苦是带着代价的。 

信仰的工人，就是如此以劳苦、忍耐和牺牲，彰显出那位为我们

舍己的主的荣耀。 

也许这件事发生在腓立比，那时他们一群人都被关在监狱里。你

还记得那次吗？主使地大震动，监门全开，狱卒以为他们都逃走了，

正要自杀；但保罗说：“等等，我们还在这里。”门虽开着，他们却



仍然留在那里。这对那位狱卒来说，是何等有力的见证！所以我们并

不知道这里所提的是哪一次监禁。 

每当我在圣经中读到监禁这样的事，我都会想：这段经文与我们

今天有何关联？因为在座的各位，大概不会有人因信仰被关进监狱。

也许五十年后情况会变吧，也许那时会。但就目前而言，我们更多面

对的，是信仰带来的不便或阻碍，而非牢狱。其实，有时这“被打扰”

的感觉，才是我们最大的拦阻。我们不会明说，但心里却常想：“我

不想被打扰，我太忙了，还有别的事要做。”我们可能变得脆弱、自

我为中心。 

保罗在属灵的意义上说过，我们曾是罪的奴仆，如今却成了义的

奴仆（罗马书 6 章 18 节）。我想可以这样说，你们可以自己思想：如

果我们不愿在属灵意义上、在生活中顺服地成为义的奴仆，那就不用

担心会成为囚犯了。若我们不愿意在服事与顺服中承担属灵的劳苦，

我们自然也不会像保罗那样为基督带锁链。这样的人生或许仍名为基

督徒，但信仰是灰色的、无力的，不会改变什么，也不会真的触及我

们内心。至少，我们不用被打扰。 

有时，我们也许还会感到挫折，“我付出了这么多，为什么得不

到回报？”这样的想法极容易令人灰心。但我们必须坚持。我们要记

得，我们真正的主人是谁，也要记得祂为我们所做的一切。 

保罗说过：“我欠众人的债”（罗马书 1章 14 节）。你有没有想

过自己也欠众人的债呢？这正是保罗的心态。他因蒙受了极大的恩典，

就觉得自己欠了每一个人的债。这种想法在今日的西方文化中并不受



欢迎，谁愿意承认自己欠所有人呢？但保罗正是这样看待自己的生命。

因为他知道，蒙恩如此之深，就意味着他当以自己的一生去偿还，不

是靠行为赚恩典，而是因恩典而生出无尽的责任与爱。 

因此，我们要睁开属灵的眼睛，警醒察看神赐的机会，在人生的

道路上抓住每一个可以服事的时刻，即便这要付出代价，也要去行当

行的事。 

保罗提到安多尼古和犹尼亚，说他们“在使徒中是有名望的”（罗

马书 16 章 7 节）。这里其实有些争议。这个名字“犹尼亚”常被拿来

作为女性可以作长老、牧师、甚至使徒的论据之一。几年前我参加一

个婚宴，坐在我身旁的牧师正好提到这个话题。他说：“当然，我们

宗派有女牧师和女长老，因为犹尼亚就是一位女使徒。”我当时有些

吃惊，也没立刻辩论，只想回去仔细查考一下。 

我想给你们一个简短的回应，以防哪天你们在宴会上也被问到这

个问题。首先，虽然普遍认为安多尼古和犹尼亚是夫妻，但这只是推

测。事实上，“犹尼亚”这个名字并不一定是女性名，一些古抄本中

它被写成男性形式。其次，从希腊文的语法来看，这句话并不能确定

犹尼亚就是使徒。就像一句“悬空分词”，意思可能是“犹尼亚是一

位著名的使徒”，也可能是“犹尼亚在使徒中享有盛名”。两种解释

都合理。 

再者，我们必须注意“使徒”这个词在圣经中的用法并不单一。

别被学术的语言吓到，这其实很重要。就像“执事”这个字，原意是

“仆人”，但并非所有服事的人都担任“执事”这一职分；“长老”



也是如此，不是所有年长的都持有“长老”的职分。同理，“使徒”

这个词的原意是“被差派的人”。严格说来，当你叫外卖时，送餐员

也是被差派的人，他是“披萨的使徒”。当然，我们不会那样用。 

所以，当某些教会广告上写着“使徒某某将带来信息”时，技术

上并非错误，但确实容易让人误会。我们在圣经中看到，使徒这个称

谓有两种层次，一类是“十二使徒”，他们拥有独特的职分与权柄；

另一类是被差派出去传福音、代表教会服事的“被差派者”。例如在

哥林多前书 15 章 5 节里，保罗写到基督“先显给十二个使徒看”，但

在哥林多前书 15 章 7 节又说，“后来显给众使徒看”。可见圣经明确

区分了“十二使徒”和“其他被差派的人”。 

因此，无论从语言、语法还是上下文来看，犹尼亚这节经文都不

足以支持女性担任牧师或长老的主张。这并不是一个合适的论据。 

接下来我们看到暗伯利，保罗称他为“我亲爱的暗伯利”。暗伯

利这个名字在当时是常见的奴隶名。想象一下，一位社会地位卑微的

奴仆，被大使徒保罗如此亲切地称呼为“我所爱的”。这对他而言是

多么大的鼓励啊！也许保罗知道，这个弟兄因身份卑微而常被忽视，

也许他感到自己不属群体，也许他在教会中并非核心成员。但保罗看

见他、爱他，知道他需要听见这句话：“你是我所爱的。” 

还有亚比利，他被称为“在基督里经过试验的人”。这句话的意

思可能是，他曾经过试炼与熬炼，像金银在炉火中被炼净一样，杂质

被烧尽，信心被锻造成纯净坚实。 

让我告诉你一件事，我们都在学习神的话语，也应该如此。主的



教会是神恩典的管道，神借着道、圣礼、祷告、习惯与群体的相交来

成圣我们。但请记得，真正被称为“在基督里蒙认可的人”，往往都

是经过火炼的。他们曾经在服事中受伤、受拒，却仍然忠心不退。他

们的信心，正是那被熬炼过的金子。 

但我们生命中的许多成长，往往都是痛苦的。那真的会让人感到

疼痛。我们总是希望有一条轻松的道路通向成熟。我们想要轻易地说：

“主啊，我愿意成为有智慧的人，有良善的人，有力量的人，有坚定

信心的人，成为你手中合用的器皿。”然而，有时主必须把我们放进

熬炼的炉中，将我们身上的渣滓烧尽，使我们成为更谦卑的倾听者，

更具同理心、更懂怜悯的人，或成就祂要在我们身上成就的别样工作。

我们并不确知保罗所经历的是什么，也许他回顾那一段人生时，会感

叹：“那真是一段艰难的路程，那是一段极其不易的时期。” 

我必须说，就我个人和牧职而言，那些最能塑造我、预备我服事

主的经历，往往是我不愿任何人重蹈的苦路。然而，神看为合宜，认

为我必须经过那些历练。因此，我们应当以信心拥抱这些事。 

经上提到“鲁弗在主里是被拣选的”。这当然也可以用在所有信

徒身上，因为凡在主里的人都是蒙拣选的。这个“被拣选”通常指的

是神的拣选恩典。大概在这里保罗也是这个意思。但显然，鲁弗特别

需要听到这句话。 

你们听过我讲道时常常提到“要更努力”，我讲这些，是因为经

文里有这样的提醒，我也认为我们都需要听到这样的劝勉。然而，就

在上个星期，我探访了一位多年来认识的姊妹。她不是我们教会的成



员，但却是我极其敬重的主内姊妹。她如今在安宁疗护中心，只剩几

天时间。她的丈夫打电话给我，三十五年前，我曾是他们女儿的排球

教练，因此我们结识。她这几年经历了四、五轮化疗和放疗，如今身

体已极其虚弱。 

让我告诉你，在她这种时候，她并不需要我再对她讲什么“要更

努力工作”。我当然不会在病床前对她说：“你要去传福音，要去服

事，要多做工。”那实在荒谬。她需要听见的是：当生命走到尽头，

当你清楚意识到自己已无所能为，力量衰竭，思绪混乱，心智不清之

时，你会开始真正明白，其实在人得救的问题上，我们从未有任何可

献上的功劳。 

正是在这样的时刻，听见“在创世以前，主就拣选了你，视你为

祂宝贵的儿女”是何等的安慰。在你尚未说出一句话，尚未行出一件

事之前，神就已在永恒中决定：你属于祂，你是被拣选的。有人在生

命的特定时刻，就是需要听到这样的真理。显然，鲁弗也需要听到这

话。 

接着我们来看保罗提到的另一个描述：“众圣徒”。“圣徒”一

词的意思，就是“圣洁的人”。这个词的根源与“圣洁”、“成圣”、

“分别为圣”等词都相通，含义都是“被分别出来的”。在某些情境

中，人可能因其行为或恩赐受到特别尊荣。罗马天主教非常强调“封

圣”，认为某人若有卓越功绩，便能被称为圣徒。老实说，我对此并

不十分认同。我们固然应当尊重那些值得尊敬的人，赞美他们的好行

为，但我们不应因此设立一种属灵阶级。 



我深信人的“全然败坏”，但这并不意味着我们整天只谈人的可

怜与污秽。若你做了正直的事，我会鼓励你；若你行在光中，我会为

你欢喜。圣经里，耶稣如此行，保罗也如此行，无论在旧约还是新约，

都有这样的例子。 

然而，“圣洁”这个词，属于所有在基督里的人。每一个属基督

的人都是圣徒。关于圣洁可以有许多层面的理解。首先是因信称义的

圣洁，借着基督的宝血，我们被分别出来，在神面前得称为义。其次，

还有一个被呼召去活出圣洁的层面。神说：“我是圣洁的，所以你们

也要圣洁。”因此，圣洁不仅是地位上的称义，更是生活中的成圣。

我们被呼召要“恐惧战兢作成自己的救恩”，在日常的选择与行为中，

努力行出讨神喜悦的圣洁生活。 

我特别被一本旧版词典中对圣洁的定义所触动。那定义是这样写

的：“圣洁，是指某物或某人具有一种可以亲近神明的特质。”在旧

约中，我们确实看到有“圣洁之物”，器皿、祭坛、会幕的器具，都

被洒上血而分别为圣。它们之所以被称为圣洁，是因为它们可以“接

近神”。那么，你是否拥有这样的特质？你能亲近神吗？ 

圣经告诉我们，这位独一的真神，是烈火（希伯来书 12 章 29 节）。

你能亲近这位“吞灭的火”而不被烧尽吗？你要怎样才能做到这一点？

然而，希伯来书又告诉我们，我们可以“坦然无惧地来到施恩的宝座

前，为要得怜恤，蒙恩惠，作随时的帮助”（希伯来书 4 章 16 节）。

我们可以来到这位“吞灭的火”面前而不被烧尽，因为我们穿上了基

督。我们被祂的恩典所遮盖。 



唯有圣洁的子民，才能亲近圣洁的神。而这种圣洁，并不是出于

我们劳苦的行为。请不要以为要等到自己靠辛勤的肉体达到某种标准，

才能靠近神。那是不可能的。正如圣诗所唱：“没有别的工作能救我，

没有别的血能洗净我；除非那属天的能力托住我，否则我必不能安然

通过。” 

唯有基督的宝血，使我们成为能亲近神的圣洁之民。你是否被这

宝血所遮盖？你是否凭信心呼求祂的名，使你可以亲近这位吞灭的火，

却被祂接纳为儿女，而非被焚毁？ 

保罗以一段劝勉作结：“你们亲嘴问安，彼此务要圣洁。”我将

这篇讲道命名为“圣洁的亲嘴”，虽未花太多篇幅谈它，但这句经文

极具象征意义。 

首先，这并非浪漫的亲吻。婚礼上我常提醒新人：“你们最后那

个亲吻可以持续两到四秒。太短会让人觉得你们彼此冷淡，太长我们

大家都会尴尬。”所以，圣洁的亲嘴不是浪漫的行为，也不是圣礼。

虽然在教会历史中，它曾在圣餐礼前被采用，但它本身并非圣礼，正

如洗脚也不是圣礼。它通常是同性之间的问安，而非男女之间的表达。 

所谓“圣洁的亲嘴”，真正表达的是一种亲密的团契，是信徒在

基督里所共享的合一与温情。这是一种圣洁的交通，是弟兄姊妹间深

厚的爱与连结。我们在基督的身体中，应当追求这样的相交与亲近。 

让我们祷告： 

天父，我们在你面前祈求：当我们听到这呼召，要殷勤工作、持



守忍耐、甘心为义作奴仆、甚至为福音受苦时，求你保守我们不误以

为这些行为能在你面前赚得称许。我们承认，没有任何劳苦或受难能

使我们在你面前得称为义，唯有基督能使我们蒙悦纳。 

但也求你帮助我们，不将这因基督而有的自由，当作犯罪的借口。

反而因明白你向我们所施的爱与恩典，那借着基督宝血临到我们的救

恩，使我们更深地爱你、爱人，并甘心作仆人，荣耀你圣洁的名。 

奉主耶稣基督的名祷告，阿们。 


