
healingwings.net 

罗马书系列讲道 36 

信主之法 
罗马书 3 章 27~31 节 

维保罗牧师 2013 年 2 月 10 日 

翻译：甘晓春 2025 年 3 月 5日 

 

我们要一同来看罗马书第 3章 27 至 31 节。 

“既是这样，哪里能夸口呢？没有可夸的了。用何法没有的呢？

是用立功之法吗？不是，乃用信主之法。所以我们看定了，人称义是

因着信，不在乎遵行律法。难道神只作犹太人的神吗？不也是作外邦

人的神吗？是的，也作外邦人的神。神既是一位他就要因信称那受割

礼的为义，也要因信称那未受割礼的为义。这样，我们因信废了律法

吗？断乎不是，更是坚固律法。”  

让我们祷告： 

在我们读神话语的时候，天父，我们恳求你，使我们成为有智慧

的人，能够领受你藉着圣灵、藉着圣言向我们启示的宝贵真理。使我

们更深地认识自己在基督里的身份，也明白这些真理所带给我们生命

中的安慰与呼召。父啊，求你帮助我们专注，存着顺服的心，使我们

能专心聆听并研读你完全的道。我们这样祷告，是奉主耶稣基督的名。

阿们。 

父母通常都会格外谨慎，避免在孩子中间有所偏袒。这是出于智

https://healingwings.net/


慧的考量，因为一旦孩子感到自己不被爱、不被看重，叛逆和怨恨便

很容易滋生。圣经中就记载了一个令人震惊的反面例子。雅各，也就

是经文中所称的以色列，并没有遵行这种不偏待的智慧。创世记 37

章 3 至 4 节这样说：“以色列原来爱约瑟过于爱他的众子，因为约瑟

是他年老生的。他给约瑟作了一件彩衣。约瑟的哥哥们见父亲爱约瑟

过于爱他们，就恨约瑟，不与他说和睦的话。” 

这段经文揭开了约瑟与他众兄弟悲剧故事的序幕。从某种意义上

说，约瑟兄弟们后来一切残忍的行为，无论是密谋杀害他、把他卖为

奴隶，还是向父亲撒谎，都根源于同一个事实，他们没有得到父亲的

偏爱。父亲对约瑟的特别之爱，以及那件不断提醒他们自己地位低微

的彩衣，使约瑟在父亲的心中仿佛成了主角，而他们只是被忽略的陪

衬。 

今天我们所要学习的这段经文，充满了深刻的教义内容。在有限

的时间里，我们只能尽力拆解其中的要点。这段经文的思想本身是令

人喜乐的，因为圣经在这里向我们展开的真理，满有恩典与荣耀。然

而，若我们忽略了使徒保罗写下这些话时所怀有的牧养之心，那将是

一个严重的误解。他并不是以神学院教授的姿态在写作，而是以一位

深爱羊群、关切信徒灵魂的牧者身份来向他们说话。 

 

同样重要的是，我们若没有看见这段信息如何彻底削弱人的骄傲，

同时又高举神在基督十字架上所彰显的能力与恩典，也同样会偏离要

点。加尔文曾说：“圣灵必须大声雷鸣，才能使我们的骄傲俯伏。”



而这段经文，正是圣灵使人谦卑的方式之一。有人曾指出，一切真正

的宗教，必定使罪人谦卑，使神得荣耀；任何滋生自义、自夸的体系，

在本质上都不是从神而来的。 

弟兄姊妹，我认为可以这样说，所有基督徒的安慰，以及基督徒

生命中一切真实的行为动力，都源自这段经文所启示的信息。如果我

们像约瑟的兄弟们一样，对神作为慈爱父亲的属性缺乏信心，我们就

无法在十字架的牺牲中得着真正的平安。保罗所要传达的信息，是要

使我们确信父神的恩宠，明白一切都掌握在他的手中。正因如此，我

们可以安息，因为那不爱惜自己儿子、为我们众人舍了他的神，也必

将万物和他一同白白地赐给我们。 

生活有时确实异常艰难，充满痛苦、忧伤和各样的攻击，仿佛仇

敌正在不断敲击我们的门。然而，我们必须牢记，我们的神掌管万有，

没有任何事物超出他的权柄。即便是那不断攻击我们的，也仍然在神

的主权之下。当保罗三次求主叫那“撒但的刺”离开他时，无论那指

的是疾病，还是其他属灵或肉体的试炼，神给他的回答是：“我的恩

典够你用的，因为我的能力是在人的软弱上显得完全。”（哥林多后

书 12 章 9 节） 

保罗深知，甚至连魔鬼也不能越过神的界限，反倒在神的主权之

下，被用来使人谦卑。或许保罗也曾希望，谦卑可以通过更轻省的方

式临到，但神所赐的恩典，足以承担一切。“我的恩典够你用的”这

句话，并非轻描淡写的安慰，而是父神在向保罗宣告：“你拥有我的

恩宠，至高全能的神与你同在，因此没有任何托付是你无法承担的。” 



正是在这样深不可测的慈爱与被拣选、被悦纳的身份之下，保罗

才能谈论真正的安慰。我们知道，天父是万王之王，掌管万有，亲自

保护属他的人。恶者不能伤害我们，除非在神的许可之中。我们不是

最邪恶仇敌的奴隶，我们的神在宝座上掌权。然而，这一切的前提，

是我们确信他是我们的父。若我们仍觉得自己需要去争取他的偏爱，

或把自己想象成坐在篝火旁、看着身披彩衣的约瑟而心生苦毒的兄弟，

那么所有的安慰都会在瞬间崩塌。 

基督徒真正的安慰就在这里。保罗的教导使我们确信，我们是神

的儿女。同时，这安慰也伴随着呼召。正因我们已经蒙赦免、得恩典，

保罗随后才呼吁我们，将身体献上，当作活祭，是圣洁的，是神所喜

悦的。正是在这样的教义中，基督徒既得着最大的安慰，也领受了至

高的呼召。 

这段教义在教会历史上曾引发极大的争议，因为它把信徒从约瑟

兄弟那种被弃、被排除的地位中释放出来，使他们在信心中与约瑟所

预表的基督联合。这教义触动了宗教权势者的根基，挑战了那些藉着

宗教操控人心的人。因此，这是教会必须竭力持守的真理。宗教改革

时期，许多人正是为此付出了鲜血的代价，因为这一教义确立了“因

恩典、因信称义”的核心福音真理，使教会重新得着自由，不再被律

法主义的枷锁所捆绑。 

保罗写道：“既是这样，哪里能夸口呢？没有可夸的了。用何法

没有的呢？是用立功之法吗？不是，乃用信主之法”。在前三章系统

阐明人类普遍的罪、神公义的审判，以及称义之道以后，保罗用这个

尖锐而直接的问题作出总结，人称义，不在乎行为，而在乎信心。 



“哪里能夸口呢？”在全人类都伏在罪中的现实面前，在人人都

需要那从神而来、凭信得着的义面前，在神既显为公义、又称罪人为

义的作为面前，在律法和先知所共同作见证的真理面前，保罗宣告，

一切自夸都被彻底排除了。原文中的意思，直指“荣耀自己”。人怎

能在肉体中自夸呢？正如保罗在别处所说：“因为真受割礼的，乃是

我们这以神的灵敬拜，在基督耶稣里夸口，不靠着肉体的。”（腓立

比书 3 章 3 节） 

顺便提一下，保罗在这里所用的“夸口”一词，在不同译本中有

时译作“自夸”，有时译作“荣耀”，其基本含义是自我祝贺、自我

标榜。因此，这里并不只是说人不应该夸口，而是指出一个更彻底的

事实，根本不存在任何合法的夸口之道。一个人完成了一件事，然后

为此夸口，这是一个问题；一个人什么都没有做，却仍然夸口，那就

更加荒谬。保罗的意思是，在生命的每一个层面上，你完全没有任何

可以夸口的余地。 

而保罗并没有把这个问题留给读者自己去思考，他立刻给出了回

答，并且使用了一个极其有力的词语，“没有可夸的了”。希腊原文

的意思是“关上、封闭”，就好像一扇门被彻底关上了一样。我不免

联想到电影《教父》的结尾，那扇门缓缓关上，没有续集，续集就是

审判的日子。自夸之门已经关闭。 

这扇门为什么会被关上呢？如果人是靠行为的律法称义，或者靠

任何源自自身的东西，甚至靠自己的意志获得称义、赦免、无罪的地

位，那么自夸之门就仍然是敞开的。我们可能会回头看自己的行为，

甚至看神在我们里面所做的工作，心中暗暗地说：“干得好，他做得



真不错。”然而，正如主耶稣所讲的法利赛人与税吏的比喻，那个法

利赛人站着祷告，说：“神啊，我感谢你，我不像别人。”他表面上

似乎愿意把荣耀归给神，但问题的关键在于，称义既不是源于我们所

做的，也不是单单源于神在我们里面所成就的工作，而是根本不在自

我之中。 

当我们真正明白，这一原则是藉着“信主之法”运作的，也就是

说，藉着神所赐的恩典之信心，自夸之门就彻底关闭了。我特别要强

调，这是神所赐的恩典之信心。因为弟兄姊妹，如果信心本身是由人

的意志生成的，如果信心最终仍然来自我自己，那么自夸之门就会再

次被打开，因为信心也成了我可以夸口的资本。无论是信心，还是行

为，我们得蒙父神喜悦的根基，完全在我们之外。 

正如耶利米书九章 23 至 24 节所说：“耶和华如此说，智慧人不

要因他的智慧夸口，勇士不要因他的勇力夸口，财主不要因他的财物

夸口。夸口的却因他有聪明，认识我是耶和华，又知道我喜悦在世上

施行慈爱，公平，和公义，以此夸口。这是耶和华说的。” 

愿这也成为我们今日这段信息开头的祷告，使我们真认识神，明

白他是谁，知道他是耶和华，是那位在世上施行慈爱、公平和公义，

并且喜悦这些事的神。 

我们真正可以夸口的，不是自己，而是认识神，明白他的心意。

我们不在自己里面夸口，而是在基督里欢欣。行为的律法或许仍然容

许人夸口，但信心的律法却彻底击碎了骄傲。这正是 C.S. 路易斯所

称为“至大之罪”的骄傲。 



保罗在这里得出一个结论，这一节经文后来成为宗教改革中极具

代表性的旗帜经文。3 章 28 节说：“所以我们看定了，人称义是因着

信，不在乎遵行律法”。 

关于“遵行律法”究竟指什么，历史上一直存在不同的理解。有

些人认为，保罗主要指的是礼仪律法，例如献祭、割礼等；也有人认

为指的是摩西律法中的道德要求。我个人倾向于认为，从前三章的整

体脉络来看，保罗主要是在指道德律法。然而，无论是礼仪律法，还

是十诫，总结起来只有一个核心真理，人与神和好，只能藉着信心，

并且唯独藉着信心。 

这正是宗教改革时期争论的焦点。罗马天主教会反对“唯独因信

称义”的表述，但圣经清楚地教导，人称义不在乎行为，而在乎信心。

保罗将人的行为完全排除在称义的过程之外，剩下的只有信心。正如

三位一体的教义、基督的神性，并不是某一次会议发明的，而是从整

本圣经的启示中必然推论出来的，“唯独因信称义”同样是圣经本身

的必然结论。事实上，在路德之前，早在十五世纪的纽伦堡圣经、日

内瓦圣经和威尼斯圣经中，就已经可以看到类似“唯独因信称义”的

译法。 

因此，当自夸之门关闭之后，若我们要真正享受成为神儿女的福

分，唯一正确的路径，不是不断地向内省察自己，而是将目光从自己

身上移开，定睛在基督身上。父神的偏爱从来不是藉着自我评估赢得

的。若我们不断检视自己的行为，试图从中寻找神悦纳我们的证据，

最终只会得出一个结论，我们像约瑟那些缺乏安全感、满怀嫉妒与愤

怒的兄弟一样，心中焦躁不安，反而失去了神所赐的平安。 



保罗接着说：“难道神只作犹太人的神吗？不也是作外邦人的神

吗？是的，也作外邦人的神。神既是一位，他就要因信称那受割礼的

为义，也要因信称那未受割礼的为义。”（罗马书 3 章 29 至 30 节） 

许多解经家指出，保罗在这里强调“神既是一位”，很可能是在

呼应申命记 6章 4 节：“以色列啊，你要听。耶和华我们神是独一的

主。”这是犹太信仰中最核心、最根本的宣告之一。然而，在保罗写

作罗马书，以及加拉太书，以弗所书的时代，早期教会中犹太信徒是

否真正接纳外邦信徒，仍然是一个现实而尖锐的问题。他们曾把外邦

人视为“与基督无关，在以色列国民以外，在所应许的诸约上是局外

人，并且活在世上没有指望，没有神”的人（以弗所书 2 章 12 节）。 

他们之所以认为外邦基督徒在地位上有所欠缺，根源在于天然的

族群差异。但保罗紧接着就在下一节中重新定义了这层关系：“你们

从前远离神的人，如今却在基督耶稣里，靠着他的血，已经得亲近了。”

（以弗所书 2章 13 节）他继续指出，那隔断的墙已经拆毁，犹太人与

外邦人同归为一，同属基督的身体。 

教会的问题，正是在于这种按血统、文化或背景所形成的分层。

而保罗明确地宣告，在基督里，这一切都被废除了。在神面前的站立，

在蒙赦免、称义的地位上，没有任何人因你坐在哪里，或你来自哪里，

而有任何差别。 

在当时具体的历史处境中，保罗是在直接反对教会内部因天然族

群差异而产生的分裂。对我们许多人而言，这似乎只是一个历史问题，

原来当年的犹太基督徒和外邦基督徒之间有这么大的张力。但基督身



体的合一，并非可有可无，而是必须被承认、被持守、被追求的。这

样的合一，并不是出于妥协，而是出于同心合意，或者用保罗的话说，

是拥有基督的心。 

即便在教会中出现必要的分歧，保罗也提醒我们，这是不可避免

的，在你们中间不免有分门结党的事，好叫那些有经验的人显明出来。

分歧本身并不异常，反而常常伴随着真理的出现。主耶稣也说过，他

来并不是要带来表面的和平，而是要带来刀剑。这意味着，在真理之

中会有真实而必要的张力。但在一切呼求基督之名的人当中，仍然必

须藉着对神话语的共同顺服来追求合一。 

基督里的弟兄情谊最终承认这一事实，无论是犹太人，还是外邦

人，在需要基督宝血救赎的罪人这一点上，没有任何分别。 

我想顺便补充一点，当教会刻意去追求、迎合某一个特定的文化

群体时，往往就会埋下问题的种子。比如所谓的单身教会、摇滚教会、

家庭教会等等。保罗所处的时代，犹太人与外邦人之间的文化差异，

远比今日教会中这些类型差异要巨大得多。可以想象，当时的犹太人

和外邦人，很可能都希望拥有各自的教会，这样看起来问题似乎迎刃

而解，外邦人的教会归外邦人，犹太基督徒的教会归犹太人。 

然而，真正的教会必须超越这些次要的，甚至可以说是琐碎的差

异。无论你的文化背景、家庭身份，还是社会地位如何，教会所宣讲

的信息都是普世的，是超越一切文化与身份界限的。 

保罗写道，犹太人是因信称义，外邦人也是因信称义。你或许已

经注意到，他在原文中使用了不同的希腊词，但表达的含义本质上是



相同的。也许保罗是带着一点反讽地说，既然你们非要作区分，那么

区别就在这里，你们是因信得称为义，他们也是因信得称为义。随后，

保罗立刻预防一种可能的误解，难道因信称义就意味着废掉律法吗？

于是他写道：“这样，我们因信废了律法吗？断乎不是，更是坚固律

法。”（罗马书 3 章 31 节） 

这里“坚固律法”的含义，历来有多种解释。它可能指的是第三

章中已经论到的，律法在定罪方面的功用；也可能指的是，信心使我

们明白，律法原本就是为了引导我们归向基督，因为律法显明我们的

罪；还可能指的是，信心在基督里确认并印证旧约律法和先知的见证，

表明神救赎的启示从未改变。这一宣告同样也预防了反律法主义的错

误思想，就是认为基督徒可以忽视神的律法，不再把它作为道德生活

的准则。 

我个人更倾向于这样理解，“不在律法之下”，并不是说律法失

去了意义，而是指我们不再处于“必须藉着遵行律法才能得神喜悦”

的地位之下。我们如今是在恩典之下，是藉着基督的义与神和好，而

不是藉着自己。 

因此，神的律法仍然是神道德旨意的彰显，每一个基督徒都蒙召

在其中行走。至于如何行，保罗将在第六章中作更为详细的论述。此

刻，当我们进入赞美诗，预备领受圣餐的时候，让我们因信单单依靠

基督而欢喜，因为我们已经蒙了天父的喜悦与怜悯。我们不再像约瑟

的兄弟那样，坐在篝火旁，被愤怒和嫉妒吞噬，而是清楚地认识到，

在座每一位呼求基督之名的人，神的爱已经完全临到，没有任何人能

使神更加爱我们。 



无论我们遭遇冲突，还是疾病，神都是那位全能又慈爱的父。他

呼召我们作他的儿女，不是因着我们的地位或成就，而是因着他单纯

而白白的爱与恩典。 

让我们一同祷告： 

天父，我们祈求，愿我们一生追求认识你那测不透的爱。正如使

徒所祈求的，愿我们能明白基督的爱是何等长阔高深。父啊，因为我

们的爱有限且多变，我们常常把自己的局限投射到你身上。求你拯救

我们脱离这样的愚昧，使我们能真正领受那句应许所带来的安慰，“我

的恩典够你用的”。感谢你，不仅成就在我们身上的救恩，也每日藉

着你的话语和圣灵，向我们重申这些奇妙的真理。 

我们如此祷告，是靠着我们的救主耶稣基督。阿们。 


