
healingwings.net 

罗马书系列讲道 48 

为罪人死(二) 
罗马书 5 章 6~8 节 

维保罗牧师 2013 年 6 月 2 日 

翻译：甘晓春 2025 年 5 月 27 日 

 

今早我们要读的经文是罗马书第 5 章 6 到 8 节，这是我两周前开

始的一篇讲道的延续。我们今天会把这段信息讲完。罗马书，特别是

第 5 章 8 节，是许多信主的弟兄姐妹一开始就学会背诵的经文。 

这节经文充满了神的恩典，是许多福音单张小册子中最常被引用

的经文，被视为信仰入门时必须认识的关键真理之一。 

这是神的话，凡有耳可听的，就应当听： 

“盼望不至于羞耻，因为所赐给我们的圣灵将神的爱浇灌在我们

心里。因我们还软弱的时候，基督就按所定的日期为罪人死。为义人

死，是少有的，为仁人死，或者有敢作的。惟有基督在我们还作罪人

的时候为我们死，神的爱就在此向我们显明了。” 

我们一同祷告。 

天父，我们恳求祢赐下专注的心和可听的耳，赐给我们明白的头

脑，使我们能了解祢对我们爱的大能启示。父啊，这样伟大的爱改变

了一切，影响着我们生命中所有的决定、言语与行为。求祢让这些经

文成为我们宝贵的真理，使我们被祢的爱所更新，分别为圣，使我们

https://healingwings.net/


的思想更像耶稣，常常记得祂用宝血救赎了我们。我们奉祂的圣名祷

告，阿们。 

上次我们讲到一个古老却极具争议的话题：人在自己得救中扮演

的角色。在整本圣经甚至整个基督教历史中，几乎没有比这更被激烈

讨论的议题了。这不仅仅是世界对进步、对人类变得更好的一种看法，

更触及到我们灵魂深处最根本的问题：我自己的灵魂如何得着更新与

拯救。 

我们上次提到一种观点叫做“伯拉纠主义”。伯拉纠是四到五世

纪奥古斯丁时代的一位思想家，他否认原罪的存在。认为人并未因亚

当的堕落而完全败坏，而是从出生起拥有一张白纸，拥有和亚当堕落

前一样的自由选择能力。他相信罪并未败坏我们到无法寻求神的地步。 

但教会最终判定伯拉纠主义为异端。随后发展出所谓“半伯拉纠

主义”。这种思想承认人类因堕落而受影响，但认为人仍有能力迈出

第一步回应神的呼召。换句话说，人被罪伤害了，但还没有瘫痪。这

种观点后来也被定为异端。 

这带我们进入一个非常重要的神学议题：协同论与独行论。协同

论认为得救是神和人共同努力的结果，能力来自两个源头；而独行论

则认为救恩的全部主权与作为都来自神，人本身毫无贡献。 

这场争论意义重大，它并非神学词语之争，而是关乎我们对救恩

起点的认识，这将影响我们对信仰、生活、事奉的一切理解。 

令人遗憾的是，我们许多人所处的文化背景，其实普遍传播的就



是一种半伯拉纠式的福音。比如说：神把福音摆在我们面前，然后双

手放在背后，等待人自己做出回应，有人接受，有人拒绝。而神则扮

演一个绅士，从不强迫人选择祂。 

这正是许多福音布道的主流思想，尤其是在过去两百年西方基督

教文化中非常普遍。我们很多人都曾听过这样的传福音方式：好像一

切都取决于人自由的回应。但当我们仔细阅读圣经，我们发现，其实

我们之所以拣选神，是因为祂先拣选了我们；我们之所以爱祂，是因

为祂先爱我们。 

保罗说：“要竭力追求认识那位先认识我们的主。”就像我还可

以轻松抱起我年幼的孩子一样，他会用手抱住我，但实际上是我先去

抱住他。他之所以抱我，是因为我先抱住了他。 

我认为，没有比认识“谁是我们得救的第一因”更重要的真理了。

当我们明白自己为何成为基督徒，以及这一切的基础是什么时，我们

才能真正认识神的爱，也才能真正回应祂的呼召。这就像我两周前提

到的那样：好比神用祂的爱把我们裹进温暖的毛毯中，贴着我们的耳

朵低语，告诉我们我们是谁、祂为我们做了什么。这样我们就可以带

着更新的心志走在人生路上，活出属神的样式，回应祂在我们生命中

的主权，也彼此相爱。 

我上次列出七个方面，说明当我们正确理解救恩的起点时，会带

来哪些改变。虽然那只是一个简短的清单，但我相信其实这影响着我

们生命中的一切。简单来说，我们对“神如何救我”的理解，会直接

影响到： 



•  我们对神的敬拜 

•  我们在神面前的谦卑 

•  我们在人前的谦卑 

•  我们对救恩的确据 

•  我们对赦免的认识与实践 

•  我们对神的爱 

•  我们对人的爱 

我们上次讲到第 6 节：“因我们还软弱的时候，基督就按所定的

日期为罪人死。”保罗在这里点出了两个重要的属灵状态：软弱与不

敬虔。 

软弱并不是说我们还有一点力气，而是完全无能为力。不是像伯

拉纠主义或半伯拉纠主义所认为的还能动一下，而是彻底瘫痪。保罗

在别处说得更清楚：“你们死在过犯罪恶之中。”不是生病，不是昏

迷，而是死。 

不仅如此，我们还不敬虔。这词听起来好像在骂人，但保罗在第

4 章中也用这词来描述亚伯拉罕和大卫这两位信心伟人。 

在谈论救赎、重生、与神和好、罪得赦免、承受天国的丰富时，

我们每一个人都被归入“软弱且不敬虔”之类。这两个词不是简单的

重复。保罗不是啰嗦，而是有意用两个不同角度来表达我们得救前的

全然败坏。 



软弱是指我们毫无能力走向神，不论在体力、道德、伦理或智慧

上，都无法靠自己靠近祂。而不敬虔则说明即使我们有那个能力，我

们也不愿意。我们不但不能，也不想。 

耶稣并不是为那些渴望得救的人而死，而是为了那些根本不渴望

祂的人而死。祂的救恩不仅赐给我们得救的能力，也赐下得救的意愿。 

正如托马斯·施赖纳所说：“基督之所以为罪人而死，并不是因

为祂在他们里面看见了什么倾向于神的意愿，或是想要结束与神为敌

的心。祂之所以死，是为了战胜人对神的仇恨与敌意。” 

想一想这话的分量。如果有人来找我求助，说：“我需要帮助。”

那我帮他还算合理。但如果他对我满怀敌意，说：“你离我远点！你

要是靠近我，我就……”而我仍然决定要救他，那就是完全不同层次

的爱了。 

事实上，耶稣讲的比喻，其实就在说这样一个信息：你若靠近我，

我就杀了你；你若差你的儿子来救我，我会杀了他。耶稣的比喻，揭

示了我们人类对基督救赎的自然反应，拒绝与敌意。那位王差他的儿

子来，而园户们说：“哦，是王子啊，我们来杀了他吧。”这些比喻

把我们带入一个更深层次的认识，让我们明白自己在圣洁的神面前是

多么败坏。 

然后使徒保罗继续解释,如果第 7 节还不够清楚，他说：“为义人

死，是少有的；为仁人死，或者有敢作的。” 

保罗在这里用类比来解释这奇妙的爱。他说，为义人，也许有人



会愿意去死。义人指的是一个正直的人；而仁人，是一个良善、仁慈

的人。换句话说，我们可能会为这样的人牺牲。历史上有不少英雄，

他们为值得拯救的人，或他们认为崇高的理想献上生命。 

耶稣也在约翰福音 15 章 13 节里说过：“人为朋友舍命，人的爱

心没有比这个更大的。” 

这已经够难的了，对吧？但耶稣所做的甚至不是这样。他不是为

朋友舍命。根据罗马书的这段经文，祂是为仇敌舍命。谁会这样做？

谁会为仇敌而死？这完全违背人的直觉。 

每一个初次读到这段经文的人可能都要再读一遍，然后惊讶地问：

“他做了什么？他为仇敌而死？” 

正是因为耶稣舍命，我们才从仇敌成为祂的朋友。正是当祂为我

们舍命、并开我们的眼睛使我们明白祂为我们所做的，我们才真正成

为神的朋友。在那之前，圣经说我们是祂的仇敌。这是人与神圣洁之

间的巨大鸿沟，这个鸿沟是无限的。而这正是保罗想让我们明白的：

我们是多么软弱、多么不敬虔、多么罪恶。 

我们上次就是讲到这里。现在到了第 8 节。其实第 8 节只是重复

了第 6 节所说的，但变得更个人化了。这不再只是神如何行事的一般

性声明，而是变成了神为我们做了什么。 

“惟有基督在我们还作罪人的时候为我们死，神的爱就在此向我

们显明了。” 

我希望我们每个人都能把这节经文当作是对自己说的。 



我有一位牧师朋友，他喜欢区分“传讲福音”和“教导福音”。

我觉得这个区分很有意义。有人说，教导是提供信息，而传讲是带有

动力的激励。有些人听完一场讲道后说：“我没学到什么，但我很受

鼓舞。”于是说那是传讲；而另一些人说：“我学到了东西，但没感

觉太多激动。”于是说那是教导。其实真正的区别不在这里。 

传讲是宣告，是带着权柄的呼召。就像古时候镇上的传令官走进

广场，说：“听啊听啊！”宣告王的诏令。每个人都得听，因为这个

信息是对你发出的。 

你有没有经历过开车被警察拦下，然后你才知道，哦，原来这条

新规我已经违反了？神的道就是这样：它与你息息相关，你不能听完

就说“哦那挺有意思的”。这是极其个人的事情。 

所以，保罗才说：神的爱就在此向我们显明了。 

圣经是一本书，其实“Bible”这个词就是书的意思。我们把它称

为圣经，让它显得更特别些。但你有没有想过，如果要给圣经起一个

名字，你会怎么取？我曾想过，我会叫它《神的荣耀》，副标题可以

是：借着祂在历史中的救赎所启示的荣耀。 

整本圣经就是在显明神的荣耀。人存在的目的是什么？荣耀神，

并以祂为乐直到永远。而在神的所有启示当中，祂特别要让我们看见

祂的爱、恩典、公义、圣洁与大能。 

作为父母，我也希望我的孩子能明白我有多爱他们。等他们年纪

大一些，他们会开始理解过去那些看起来很烦的事情，其实是出于爱。 



神也是这样做的。祂说：我要你明白我为你所做的一切。这就是

祂对我们的爱的大能展示。 

圣经学者亨德里克森指出，“显明”这个词是现在时态，虽然耶

稣的死是过去的历史事件，但它的意义与功效却是现在、持续存在的

荣耀现实。所以，虽然祂的牺牲是在两千年前，但祂的爱今天仍在向

我们显明。这是神爱我们最伟大的展示，祂不是在我们寻求祂的时候，

而是在我们全然敌对祂、拒绝祂、背弃祂的时候，为我们死。 

这也驳斥了伯拉纠主义或半伯拉纠主义的观点：我们不是在向神

靠近，而是在远离祂、抗拒祂。但就是在那种状态中，基督为我们死

了，给我们带来了与神的和平与天国的荣耀。 

这影响我们敬拜神的方式，影响我们在神面前的谦卑，影响我们

对他人的谦卑、我们在神面前的确据，我们对别人的宽恕，以及我们

对神和人的爱。 

保罗的意思就是，在我们完全背叛神的时候，耶稣为我们死。祂

不是因为预见我们将来会做出好的决定才救我们；祂也不是因为我们

有什么可爱的特质而救我们。我们当时只配得祂的忿怒与定罪，是神

的仇敌。祂却在那种状态下为我们死。 

这爱已无法用比喻形容。它改变了我们敬拜的方式，因为它揭示

了我们罪的深重，也显明了祂恩典的超凡。我们该祷告，求神让我们

像保罗一样，开始真正领会自己原本是多么败坏。 

《奇异恩典》中唱到：“来救无赖如我”。但你知道吗，现在很



多教会把“无赖”改掉了，因为他们觉得太负面。他们把它改成了“像

我这样一个人”之类的。 

这简直是本末倒置。你看看罗马书第 7 章结尾，保罗对自己的认

识就是：“我真是苦啊！”就像一首颂赞诗，罗马书第 7 章 24~25 节

中，保罗写道：“我真是苦啊！谁能救我脱离这取死的身体呢？”他

其实是在表达自己在圣洁的神面前，对自身悲惨光景的认知。然而在

下一节他立刻说：“感谢神，靠着我们的主耶稣基督就能脱离了。” 

谁能拯救我？是耶稣！ 

我不认为保罗对此有任何疑惑，圣经说他曾被提到第三层天（见

哥林多后书第 12 章），在那里他得以一瞥神的圣洁。那是众天使日夜

呼喊“圣哉，圣哉，圣哉”的地方，天使们有六个翅膀，两个遮脸，

两个遮脚，两个飞翔。 

这些天使并没有犯罪，是无罪的受造物，但即便如此，他们在神

面前也遮住脸与脚，因为那是圣洁之地。他们昼夜不住地呼喊：“圣

哉，圣哉，圣哉！”你能想象那场景吗？ 

圣经中有一些人曾体验过这荣耀，如以赛亚书第 6 章中的以赛亚，

以及使徒保罗。所以说，保罗意识到自己是个罪人的事实，并不是他

得救之后需要再三说服自己才相信的。他明白得很清楚。这种认知使

他心存谦卑。 

回到敬拜的主题，当我们聚集敬拜时，这对我们应该是极其重要

的。我们所做的是为着神拯救我们这些可怜人而赞美祂。我认为，作



为基督徒，我们的目标之一应是认清自己何等败坏。这是一种高尚的

追求，当我们越是明白自己罪的深度，就越能体会神恩典的高度。 

这段经文也教导我们谦卑，使我们在神和人面前都谦卑。当我们

意识到若凭着自己的本性，只会走向羞辱和灭亡，我们才真正愿意低

头顺服神，并看别人比自己强（见腓立比书 2 章 3~4 节）。若神任凭

我们顺着本性而行，那将是一条灭亡之路。因而我们理所当然要俯伏

在祂面前，将他人看得比自己更重要。当我们真正认识到自己罪的深

度时，这样的态度就自然流露出来。 

使徒保罗写下腓立比书第 2章 3~4 节时，心中正注视着十字架：

“凡事不可结党，不可贪图虚浮的荣耀；只要存心谦卑，各人看别人

比自己强。各人不要单顾自己的事，也要顾别人的事。” 

当我们明白自己本性的败坏，以及基督为我们舍命之时，我们就

会越发谦卑。这段经文也极大地关乎得救的确据。什么是得救的确据？

就是你是否能确实知道，若你今天死了，会去天堂。这就是确据。如

果你能坚定地说“我知道”，那你就是有确据。 

我们的信仰告白指出：有时我们确据充足，有时则软弱动摇。但

是否拥有确据，并不能决定我们是否真的得救。我们不是因为有确据

而得救。 

然而，圣经的确鼓励我们要寻求确据，要知道，凭着神的信实，

我们的灵魂因基督的宝血与神和好。然而，我们常常怀疑神是否真的

爱我们，也常常质疑自己若现在死了是否能蒙神悦纳。这种疑问很自

然，但却不是正确的。 



神拣选爱我们，是在我们完全悖逆之时。当时我们没有任何可吸

引祂的地方。我不知道你是否这样想过，但我自己常常想：“主啊，

当你拯救我的时候，你有没有想过我会变成这样的人？”我不是在基

督徒家庭长大，青少年时期信主后，在随后的信仰历程中也犯了很多

让我羞愧的罪。我曾想：“主啊，你拣选我时，是否知道你将面对怎

样的我？你是否后悔了？你是否感到失望？” 

但后来我明白了，当然祂知道我是什么样的人。祂的爱并不是因

为我配得，祂也从不曾被我的罪行所震惊。祂选择爱我，是在我彻底

悖逆之时，不是部分悖逆，而是完全沉沦。我就像溺水之人沉在水底，

你也是如此。可祂把我们从死里救活，赐给我们生命。 

正如使徒约翰在约翰一书 4章 9~10 节中所说：“神差祂独生子到

世间来，使我们藉着祂得生，神爱我们的心在此就显明了。不是我们

爱神，乃是神爱我们，差祂的儿子为我们的罪作了挽回祭。” 

挽回是指平息本该落在我们身上的愤怒。耶稣以自己担当了这一

切。看到这样的经文，你是否会问：“我们该爱神吗？”当然应该！

耶稣说，我们要尽心、尽性、尽意、尽力爱神（见马可福音 12 章 30

节），这是最大的诫命。但请注意，在这段经文中，约翰强调的不是

“我们爱神”，而是“神爱我们”。所以，当我们聚集敬拜、反思信

仰时，焦点不应是我们爱神的多寡，而是神对我们的爱。这应成为我

们心中最重要的位置。 

约翰一书 4 章 19 节说：“我们爱，因为神先爱我们”。这不仅是

时间先后，更是因果关系。是神的爱激发我们去爱祂。紧接着在下一



章，约翰写道：“我将这些话写给你们信奉神儿子之名的人，要叫你

们知道自己有永生”（约翰一书 5 章 13 节）。 

这是我们信主初期常背的一节经文，叫你们知道自己有永生。不

是猜测或感觉不错，而是知道。 

那我们怎么看待自己内心的起伏呢？我们品格的波动又如何呢？

答案是：我们与神的平安不是建立在我们自己身上，而是建立在基督

身上，不是基于我们对神的爱，而是祂对我们的爱。 

有人会错误地把这当作犯罪的“许可证”，所以圣经也多次警告

我们不要滥用神的恩典。我们不能拿基督里的自由作为犯罪的借口或

遮盖。 

若我们想要确据，若我们想要坚定知道自己是属神的，就必须认

清一件事：神在我们完全悖逆时就已经爱了我们。若祂的爱是因为我

们爱祂，那这种爱也只能持续到我们不再爱祂。但既然是祂先爱我们，

祂的爱是永恒不变的，这就确保了我们对祂的爱也能长久维持。 

我们都会经历属灵软弱的时候。你是否也曾感到自己信心不足、

动力不强？并不是时刻都能勇往直前，总是满怀信心。尤其当人渐渐

年老、体力衰退、记忆模糊时，这种软弱更容易浮现。许多在信仰中

走过几十年的年长信徒，在养老院里开始怀疑自己是否仍蒙神喜悦。

他们会因情绪的变化、记不住经文、变得容易烦躁，而产生对救恩的

疑惑。而这时，能听到“神无条件地爱你，出于祂的美意和喜悦”这

一真理，是何等大的安慰。 



这就是恩典，这就是确据。神差遣祂的儿子来拯救我们，这拯救

是什么样子的呢？祂打开我们的眼睛，让我们看见自己的罪，也让我

们看见在基督里神的恩典；然后祂把自己的名赐给我们，收纳我们为

祂的儿女，洁净我们，使我们成圣，最后将荣耀赐给我们。 

现在我们被召，要怎样饶恕别人像神饶恕我们一样？于是我们环

顾周围，看到其他人，就会想：“这个人我不确定要不要饶恕……” 

在我看来，我们不应该在别人没有悔改或请求原谅之前就贸然说

“我原谅你”。我认为约翰福音 17 章、路加福音 17 章都是这样教导

的。神并不是随便就饶恕所有人。 

神饶恕我们，是有一个次序的：我们悔改、转变心意、凭信心来

到祂面前，然后祂才饶恕我们。 

我前几天参加了一个葬礼，神父说：“神的赦免临到所有人。”

但如果真是这样，那圣经里讲到地狱就显得多余了，圣经明确说地狱

是为那些未得赦免的人预备的。而那些相信、悔改、有信心的人，才

真正得着赦免。 

那我们就再深入一步思考：如果神只在我们悔改之后才赦免我们，

我们是否就可以说，在我们悔改之前，神是袖手旁观的呢？意思是说，

神像个绅士一样把手背到身后站着，等着我们做出正确的选择，然后

才说：“好了，你悔改了，我赦免你。” 

这种观点就像半伯拉纠主义，但圣经不是这样教导的。我们的悔

改是从哪里来的？是谁赐给我们悔改的心？提摩太后书2章25节告诉



我们，是神赐下悔改。所以你看，神其实是主动参与，把我们带向悔

改。而且当祂带领我们悔改时，是有果效的，神从来不会失败。祂主

动吸引我们归向祂，然后祂赦免我们，从头到尾，都是祂成就的。 

当然，我们在人际关系中，可能远没有这么有效。比如说，假设

唐尼冒犯了我，他真的错了，我知道，他自己也知道。我在想，等他

意识到自己的错，我再原谅他。在此之前，我就冷着脸讲道，只看这

一边的会众，不想看他那一边，心里很不舒服。 

但这不是应有的态度，我和唐尼的关系，不该是等着他认错，而

是帮助他认识到自己的问题，而且更重要的是：他的罪不仅仅是得罪

了我，而是得罪了神。我们可以祷告、交通，等他真的意识到了，说：

“我以前没意识到……对不起。”那么我就有责任原谅他。 

我们也应当这样饶恕人，不是坐在那儿高高在上地说：“等你知

道你错了，我就原谅你。”不是的，是神在我们还未悔改时就爱了我

们，正是祂的爱使我们悔改了。 

我不知道你现在脑中有没有闪过几个你不太想主动去找的人？你

甚至在享受“不用跟他们说话”的状态。但你看，当我们越明白自己

的败坏，和神的恩典有多大，当我们被吩咐要“像我们被赦免那样去

赦免人”，这个命令的分量就越沉重、越深刻。 

最后一点，也是非常关键的，那就是爱。 

从刚才的真理中我们不难看出，神这样的爱该如何影响我们对祂、

对人的爱。耶稣说得很简单，所以我也不多讲：“那赦免少的，就爱



得少。”当我们认识到自己的黑暗到底有多深，我们被救赎到底有多

彻底，我们的爱就能更深、更广。 

我不是说每一个伯拉纠主义者都是坏人，你可能会遇到一些非常

和善的，也许是例外。但就神学立场而言，耶稣面对一群人，有些人

自认很义，而另一个女人，她知道自己是罪人。她痛哭流涕，洗祂的

脚，拭祂的脚，因她的罪多、被赦免多。耶稣对那些宗教领袖说：你

们都没有为我洗脚，没有热情迎接我，但这个女人，却深深爱我。这

就是耶稣要表达的：少得赦免的，爱也少。我们越能领会自己的罪得

赦免，我们就越有能力去爱人。 

约翰在讲到神差儿子来之后，在约翰一书 4 章 11 节继续说：“亲

爱的弟兄啊，神既是这样爱我们，我们也当彼此相爱”。神对我们的

爱，是对“不配得爱之人”的牺牲之爱，这就是我们信仰的核心，神

的爱彰显在祂为罪人差遣他儿子，并为他们而死。 

让我们一起祷告： 

天父我们恳求你，在我们走这属世旅程的每一步，都不让我们忘

记当初我们是何等黑暗，你却在我们悖逆之中向我们显明你的爱，差

遣耶稣拯救了我们。主啊，我们首先祈求你使我们更深明白你对我们

的爱，好让这爱能影响我们与每一个人的关系。主啊，也愿这爱带给

我们极大的确据，知道你对我们的爱，是永不止息的。 

我们奉耶稣的名祷告，阿们。 


