
healingwings.net 

罗马书系列讲道 55 

向罪死，向神活 
罗马书 6 章 5~11 节 

维保罗牧师 2013 年 9 月 8 日 

翻译：甘晓春 2025 年 6 月 5日 

 

我们一起来看罗马书第 6 章第 5 至 11 节： 

“我们若在他死的形状上与他联合，也要在他复活的形状上与他

联合。因为知道我们的旧人和他同钉十字架，使罪身灭绝，叫我们不

再作罪的奴仆。因为已死的人，是脱离了罪。我们若是与基督同死，

就信必与他同活。因为知道基督既从死里复活，就不再死，死也不再

作他的主了。他死是向罪死了，只有一次。他活是向神活着。这样，

你们向罪也当看自己是死的。向神在基督耶稣里却当看自己是活的。” 

我们祷告： 

天父啊，这段经文所揭示的关于基督是谁、他所成就的、他现在

所作的事，以及我们与他联合的本质，实在意义深远。 

父啊，当我阅读这些话语时，我感受到，这应当影响我们生活的

每一个方面,每一次谈话,每一段关系,我们所做的每一件工作，甚至我

们的每一个思想。因此我们祷告，求你的圣灵帮助我们明白这些真理，

并且父啊，求你借着这些话语继续在我们里面塑造基督的样式。奉他

荣耀的名祈求，阿们。 

https://healingwings.net/


快速回顾一下：在本章的第 1 至 4 节中，我们探讨了一些自称为

基督徒的人，以及外界非信徒对他们犯罪行为与宽恕之间关系的质疑

与误解。我们上周提到，有一种错误观念认为：我可以随意犯罪，反

正神会赦免我，好像这并不是什么大事。我们必须清楚一点：我们得

以在神面前站立得住，是本乎恩因着信，唯独靠着基督，这一点无可

争辩。但与此同时，我们也不能将基督宝血所带来的赦罪之恩，看作

一种轻率的“外交豁免权”，好像罪恶的后果对我们毫无影响，我们

可以随心所欲地生活。 

真正有信心的基督徒，正如保罗所说，是向罪死的人,是向罪这个

人生主宰死了。虽然我们仍旧会与罪争战，但我们既已归入基督的名

下，受洗归入他的死，就因与基督联合，而与他一同复活。正如基督

借着父的荣耀从死里复活，我们也应当过新生活。这就是我们上周谈

到的。 

基督徒之所以顺服，是因为他们在得救那一刻起，生命就已经被

改变。这是不争的事实。那真正得救、能够充满信心地盼望永生的人，

必然会在生命中活出圣洁。圣经中有许多经文都教导了这一点。 

比如希伯来书 12 章 14 节就写道：“要追求与众人和睦，并要追

求圣洁；非圣洁没有人能见主”。 

带着牧者的忧虑和关怀，保罗在以弗所书第 5 章中写道：“不要

被人虚浮的话欺哄”（以弗所书 5 章 6 节），因为当时确实有人传讲

一种与保罗所传福音不一致的教义。 

出于对教会的关心，保罗在以弗所书第 5 章 5~11 节继续写道：“你



们确实知道：无论是淫乱的，是污秽的，是有贪心的，在基督和神的

国里都是无份的，有贪心的就与拜偶像的一样。不要被人虚浮的话欺

哄你们；因为这些事，神的忿怒必临到那悖逆之子。所以，你们不要

与他们同伙。从前你们是暗昧的，但如今在主里面是光明的，行事为

人就当像光明的子女；光明所结的果子就是一切良善、公义、诚实。

总要察验何为主所喜悦的事。那暗昧无益的事，不要与人同行，倒要

责备行这事的人；因为他们暗中所行的，就是提起来也是可耻的”。 

这些话句句切中要害，也促使我们反思：这在我身上是否正在发

生？我的信仰理解是否忽视了这些圣经教导？ 

使徒约翰在约翰一书中讲述了神何等大的爱：“看哪，父赐给我

们是何等的慈爱，使我们得称为神的儿女！”（约翰一书 3 章 1 节） 

他对神大爱充满敬畏，但他也提到了那些领受这份爱的人的回应。

在约翰一书第 3 章 2~3 节中写道：“亲爱的弟兄啊，我们现在是神的

儿女，将来如何还未显明，但我们知道主若显现，我们必要像他，因

为必得见他的真体。凡向他有这指望的，就洁净自己，像他洁净一样”。 

正如我们上周提到的，以西结书中有关洁净的应许，也包含着一

个应许性的因果逻辑：我必洁净你们……我也必使你们顺从我的律例。

得着洁净的应许，也就意味着得着顺服的能力。 

就如保罗在今天这段经文中，告诉我们,你知道你在得救那一刻发

生了什么事吗？你意识到那一刻的改变了吗？ 

也许你从小在教会长大，对这转变没有那么深刻的记忆。但保罗



是在告诉你一个事实，你生命的本质、你的性情，已经因为神的作为

而发生了改变。然而我们很多时候却活得好像这一切从未发生过。 

举个比方，如果象小时候被用一根木桩和铁链拴在原地挣不开。

长大后，即便它早已强壮到可以轻易拔出木桩，但因为从小被限制，

它根深蒂固地认为我不能动弹。 

我觉得保罗就像在说：你们现在就像那只小象，明明已经得自由

了，却还活在罪的锁链之下，好像我们仍旧是罪的奴隶。但事实上我

们已经脱离了罪。 

保罗在这里不只是谈到罪的永恒后果，他更是在讲罪在我们生活

中掌权的力量。我们已经从这权势下得释放了。 

他在第 5 节用上了条件连接词“若”：“我们若在他死的形状上

与他联合，也要在他复活的形状上与他联合。”换句话说，若我们与

基督一同死了，那我们必然也与他一同复活。 

“联合”这个词在原文中是一个非常强烈的动词，希腊文听起来

有点像英文的交响乐，意思是“被一同栽种、成长并结合在一起”。

你可以想象两根树枝交织在一起，长成一体，彼此不分离。一个动，

另一个也动。保罗用这个词来表达：耶稣所去之处，我们也必同行。 

我们与基督联合，这不是什么新鲜的教义。主耶稣早在约翰福音

中就教导门徒了，尤其是在他们心里忧愁的时候。他在约翰福音 14

章 1~3 节说：“你们心里不要忧愁；你们信神，也当信我。在我父的

家里有许多住处；若是没有，我就早已告诉你们了。我去原是为你们



预备地方去。我若去为你们预备了地方，就必再来接你们到我那里去，

我在那里，叫你们也在那里。”他是头，我们是身子；我们在基督里，

祂在哪里，我们也在那里。 

保罗在本段经文中正是借着基督的复活来教导我们。我们既受洗

归入基督的死，也与祂复活的形状联合。 

虽然圣经在其他地方，如哥林多前书 15 章 50~54 节，明确教导我

们将来也要身体复活，但在这里，保罗并不是在谈我们将来的复活，

而是在讲我们“现在”的生命状态。我们如今就与基督一同活着。 

这就是这个比喻的意义所在。保罗并不是说，正如基督复活了，

将来在末日复活的时候你也会复活；他是在说，正如基督复活了，你

现在的生命状态就已经因祂的复活而改变。这是与你与祂复活的样式

相连的。 

有人说，这复活的能力使我们被更新，在我们里面产生属灵的生

命。因此，正如祂复活了，我们也得着了属灵的本性，我们已经被转

化。的确，在将来的复活中，我们与罪的争战结束，我们将完全进入

平安与荣耀。这些我们讲过很多次了，保罗之后也会再次提到。但在

这里，他并不是在讲那将来的荣耀复活。他讲的是你现在的行为、我

的行为、我们此刻的思想和生活方式。他把话题拉得很近，直击你我

的日常生活，我们如何活着。 

我们的确有那蒙福的盼望，就是天堂。但我们现在活着，不应当

表现得好像我们目前与这盼望毫无关系。我们不应该这样想：“那时

候会很美好，将来的荣耀复活一定很棒！但现在嘛，我就认命地沉浸



在无法避免的罪中了。那时候再说吧，现在我只想过我自己的生活。

我不想付出代价，不想挣扎。”弟兄姐妹，我们与基督的联合、我们

与基督的合一、我们与基督一同复活的事实，不是将来某天才会实现

的神学，它是现在的真实，是此刻的荣耀。我们不能说：“我现在有

更重要的事要顾，等以后再说吧。” 

保罗进一步用我们与基督同钉十字架来说明这个道理。他说：“我

们的旧人和祂同钉十字架，使罪身灭绝，叫我们不再作罪的奴仆”。

我们与基督同钉十字架，意味着我们不再被罪奴役。那个旧人，还记

得第五章提到的那个在亚当里的人吗？那被罪捆绑的人，已经与基督

同钉十字架了。 

你知道，有些人为了强调一段关系已经结束，会用一种很戏剧化

的方式表达。有人会说：“你对我来说已经死了。”你可能也听说过

这类话，“我不再有这个儿子”、“你已经不再是我的家人了”，意

思就是说：“我们之间彻底结束了，我与你断绝关系。”而这正是我

们如今与罪的关系。我们不再与罪有关系，不再属于它，不再是它的

奴仆。那段婚姻已经结束了！ 

我最近和一位大学老同学聊天，问起他家里的情况。他告诉我，

他的妹妹离婚了。我还记得她十几岁的时候，现在我们都五十多岁了。

他说，她在 Facebook 上重新联系了一个旧男友，结果一步一步地，

她多年的婚姻就结束了。 

你看，她心中原本应当死去的那段关系被重新唤醒了。但我们不

能这样。我们必须对那段旧的关系说死：不再回头，不再暧昧，不再



试探。 

当然，有时候很难判断自己有没有越界。很多时候我们需要属灵

的智慧来分辨：我是否还在留住一个我本该看作已死的东西？还是我

对它已经死了？ 

让我给你一个简单的例子：如果你把一本杂志放在一个死人面前，

他是不会有任何反应的。他不会看它，他已经死了。保罗就是在说，

我们对罪应该像那样“死”了。 

我们曾被罪奴役，但现在我们已经“接枝”在基督里，从那可悲

的奴役中得释放。当然，这并不意味着我们立刻完全不犯罪了，而是

说，我们最终会在这场争战中得胜。我们不是在讲完全主义，而是在

说我们已经归属于另一位主了。 

我知道谁是我的主；而当别的主人、别的试探来敲门时，我根本

不去开门。它们就像那些打电话推销的，我干脆不接电话，它们自然

就会停下来。 

我要坦白点，说点我自己的事。我特别喜欢摔跤运动。我们队也

很强。我自己其实从来不是那种特别出色的摔跤手，大学时倒是上过

摔跤课。我之所以喜欢摔跤，是因为它几乎不爆冷门，最强的选手几

乎总是赢。不像棒球，球可能碰到小石头就输掉世界大赛；棒球队赢

60%的比赛就能进决赛。而优秀的摔跤手战绩可能是 103 胜 1 负。在摔

跤中，你很难靠运气赢。 

我觉得这正是保罗想告诉我们的。一个优秀的摔跤手不一定从不



失分，不是不曾失误，但一旦裁判一声哨响，你就知道，这个选手最

终会赢，而对手最终会输。 

保罗要说的是，我们的对手已经被打败。胜利是必然的。但问题

是，我们常常好像不相信这一点，仍然战战兢兢地迎战。但我们应当

知道，从一开始，我们就站在胜利的一方。我们从这段经文中看到，

我们不再是被对手压制。还记得在亚当里，我们注定是失败者。战绩

不是 103 胜 1 负，而是 104 战全败。但在基督里，胜利是确定的，胜

利是属于我们的！ 

保罗在第 7 节继续说：“因为已死的人是脱离了罪。”这里的“脱

离”在原文中通常译作“称义”。我在查考的时候觉得这翻译蛮有意

思，因为“称义”在神学里可是个“大词”。 

你知道，保罗若是为了写系统神学，这里也许不会用这个词。因

为我们常把称义理解为一种“外在的律法行为”，父神与子之间的交

易，儿子献上宝血，我们就因此被神宣判无罪。 

我们之后在罗马书第 8 章也会看到那个法庭场景：“谁能控告神

所拣选的人呢？有神称他们为义了”（罗马书 8 章 33 节）。就是说，

既然神已经宣判我们无罪，还有谁能控告我们？我们的确拥有极大的

确据，因为我们的地位不是出于自己，而是出于基督。 

但在这里，保罗并不羞于将“称义”所带来的所有恩福都囊括进

来。因为这位法官不仅仅宣判我们无罪，他收养我们，爱我们，赐我

们他的名，把我们当作自己的后嗣。 



这可不是我们在法庭里能看到的情景，我其实蛮喜欢在法庭里的，

我喜欢那种正义的氛围，看法官发言、审案。我记得有个人因为挡风

玻璃太脏而闯红灯，还想以此为理由上诉不该被罚款。我当时坐在那

里想：“你在开玩笑吗？”我真的很想变身法官训他一顿。 

但即使在最公正、最理想的法庭中，你也不可能看到法官看着被

告说：“我真的很爱你，我要带你回家，我的一切都是你的。”但这

正是我们所经历的，父神就是我们的父！ 

“你看父赐给我们是何等的慈爱，使我们得称为神的儿女”（约

翰一书 3 章 1节）。如果真的在法庭上听见这样的话，我们一定会震

惊：“这是什么情况？！”这爱，超乎常理，令人惊讶！ 

保罗自然地将称义与由此而来的所有福气连接在一起，我们已经

得释放。这位法官不只宣判我们无罪，还深爱我们。基督徒已经从罪

和它所有的缠累中得释放。 

保罗在第 8 节再次用“若”这个条件连词开始：“我们若是与基

督同死，就信必与他同活。”如果我们真的与基督同死，那么我们也

必与祂同活。这是必然的逻辑。你怎么想，都没有理由否定这一点。 

这段讲道可以说是一种“属灵的地形图”。它虽然对我们基督信

仰的理解而言已经很清楚了，但它仍然是一个极其重要、必须辨明的

关键点。正如那首圣诗“教会惟一的根基”中所唱的：“她中也有假

子”，也就是说，教会中并非每一位看似正直、地位良好的人，在他

们一开口时所说的就是纯正的真理。事实上，最危险的事情，往往正

是来自教会内部。 



所以，你必须随时翻开你的圣经。你要有一个愿意查验的心态，

不是以一种过度批评、挑剔的方式，而是带着敬虔与智慧。你要敢于

质疑我所讲的一切。你不光要有查验的操练，更要有面对真理、指出

问题的勇气。 

或许你没意识到，我们的教会从某种程度上来说，是一个以神学

为导向的教会。多年下来，有些人并不喜欢这种风格。而一些与我关

系密切的牧者朋友，他们并不羡慕我的位置，因为他们知道，我的会

众里有不少平信徒神学家，他们会细致查考、深究讲道内容。我要告

诉你的是，我很喜欢这样。我常常在讲道时，脑中浮现你们某几位的

身影，我会想：“这位弟兄（或姊妹）一定会问这个问题，我必须讲

清楚。”有时候我讲得太多了，因为大多数人心里已经在说：“我们

明白了，快继续往下讲吧！”但我心里会想着，“你不知道那边那位

会怎么想，我必须讲到他也能明白。” 

我认为这是一件健康的事。你应当能够为你所信的立场作出合情

合理的辩护。仅仅因为某人站在讲台上，仅仅因为他披着牧师袍，或

者有神学院的学位，参加过各种宗教仪式，并不意味着他所说所做的

就是对的。 

我们在诗歌中看到这种警告，虽然诗歌不是圣经的正典，彼得却

也在圣经中警戒我们。他说：“也必有假师傅在你们中间。”他们是

“无水的泉源，被风飘荡的雾气，说虚妄自大的话”，自己却是“败

坏的奴仆”。“俗语说得真不错：狗所吐的，它转过来又吃；猪洗净

了，又回到泥里去打滚。”（彼得后书第 2 章） 



整章彼得后书第 2 章中，彼得所指的，就是那些在教会中明白公

义之道的人。但我会说，他们并没有与基督一同死去。为什么我这样

说？因为我们刚刚读到一个条件句：如果他们与基督同死，那他们就

必与基督同活。他们虽然在教会中，说着属灵的话语，但真正与基督

同死的人，是必然与他同活的。 

接着，保罗在第 9 至 10 节中说了一段话，“因为知道基督既从死

里复活，就不再死，死也不再作他的主了。他死，是向罪死了，只有

一次；他活，是向神活着。” 

这是一段深奥的教义性陈述，我花了许多时间深入研读。为了不

偏离今天的重点，我这里只略作讲解。耶稣顺服于死，但在复活中，

他也吞灭了死亡。保罗说“基督向罪死了”，这并不是说他曾经犯罪

然后停止了，而是说他为了我们的罪，承受了死亡。他自己并无罪，

却为我们的罪而死，如今他向神而活，直到永远。 

简单来说，这就是保罗的意思。然后他用“这样”来引出第 11

节：“这样，你们向罪也当看自己是死的；向神在基督耶稣里，却当

看自己是活的。”（罗马书 6 章 11 节） 

这就是命令式的语气了。在前面的十节中，保罗一直使用陈述语

气：“你们是这样的……你们已经与基督同死……”他是在告诉我们

关于我们真实属灵身份的一切，是神如何改变了我们。而现在，他开

始转向命令：“你们应当如何回应这一切？” 

要看自己向罪是死的，在基督里是活的。这并不是一种自我催眠

式的盼望，而是根据事实的理性认定。我们可以来看保罗在这里所做



的对比。他是在对比耶稣所做的事与我们该如何效法。耶稣本是无罪

的，却甘愿进入罪恶之中。他成为了罪。但在他的复活中，罪与死都

被征服了。它们成为被打败的仇敌，被永远粉碎了。 

耶稣与罪之间好像曾经有一场交战。他从天父荣耀中俯视，看见

我们，在极大的爱中，他走下荣耀之位，跳进了这满是污泥的世界。

他为我们而变得肮脏、劳苦、挣扎，与罪恶对抗。而后他复活、升天，

如今永远为神而活，不再与罪恶为伍。 

我们这些与基督联合的信徒，那些已经接枝于他、受洗归入他的

死的人，已经与他联合得密不可分，也应当这样看自己。耶稣曾经与

罪恶交战，如今已经得胜归来；我们也应当看自己向罪是死的，向神

是活的。我们不应与罪调情，不应玩弄罪，不应留恋它。就像你不会

想象耶稣去“靠近试探的边缘”，我们也不该这样做。圣经怎么说？

要逃避试探、要逃避少年的私欲、要逃离。 

我知道我以前讲过这个例子，但我忍不住还想再讲一次。有些画

面牢牢地刻在我脑海中，对我帮助极大。三十年前我刚服事时，跟一

群来自南方的弟兄在一起。他们都有南方口音，其中有一位的口音浓

重到连其他南方人都觉得他特别南方。 

我常常问他问题。有一次他说：“我告诉你哦，动物比人聪明。”

我问为什么？他说：“你知道吗，我们出去打猎，有时候在荒无人烟

的地方。”他说，动物只要感觉有危险，它们就直接逃跑。可人类呢？

听到奇怪的声音、看到烟雾，第一反应不是逃跑，而是“那是什么声

音？”、“那是不是枪声？”、“那是不是某种野兽在吼？”、“过



去看看！”结果就完蛋了。 

让我们来看看约瑟的例子吧。面对波提乏妻子的引诱时，他做了

什么？他逃跑了！甚至连外衣都丢下。我们也必须如此。因为我们向

罪是死的，就该如此看自己。这不是幻想，不是盼望，而是基于事实

的自我认知。 

我们要这样看待自己，因为这正是我们的真实身份，是基督所赐

给我们的福分。有人这样说过：基督如今藉着圣灵赐下生命，复苏信

徒的心，使他们活过来。他将自己的生命吹入我们里面，他从天上，

以奥秘的能力运行在我们里面。他从死亡的权势中被释放，为要以同

样的能力，释放属于他的一切子民。 

我们一起祷告： 

天父啊，我们承认，我们常常让世上的事物占据了我们心中太多

的位置。我们承认，在言语和思想上，我们仍会容让那些我们本应向

其死去的罪来影响我们。但我们感谢你，父神，你既然救了我们，就

仍不断地在我们生命中施行成圣的工作。我们祈求你赐我们坚决的心，

努力活出你赐予的救恩。我们不愿消极地等候，而是愿以全心、全魂、

全意、全力来回应你。 

愿你赐我们智慧，使我们对那些该死去的事物真正死去。愿我们

永远喜乐地记得：你爱了我们，救了我们，使我们可以行在你的道中，

为你自己的荣耀而活。 

奉主耶稣的名祷告，阿们。 


