
healingwings.net 

罗马书系列讲道 67 

体贴肉体 
罗马书 8 章 7~8 节 

维保罗牧师 2013 年 12 月 15 日 

翻译：甘晓春 2025 年 6 月 25 日 

 

罗马书 8 章 7~8 节： 

“原来体贴肉体的，就是与神为仇。因为不服神的律法，也是不

能服。而且属肉体的人，不能得神的喜欢。” 

让我们祷告： 

天父，我们恳求你，当我们思想你话语的时候，愿你的圣灵亲自

看顾我们的心思意念，使我们真正意识到自己所面对的是何等宝贵的

真理。帮助我们正确明白这些话，因为这关乎我们生命的一切。赐我

们智慧，教我们知道该信什么，该如何行。求你陶造我们的心与意念，

愿这一切都为你的荣耀。奉耶稣的名祷告，阿们。 

为更好理解今天的经文，我们稍稍回顾上下文。使徒保罗在第 1

节中作出何等宝贵的应许：“如今，那些在基督耶稣里的就不定罪了。”

这是多么荣耀的一句话！接下来他解释，这个应许是如何临到罪人的。

他说，“律法既因肉体软弱，有所不能行的，神就差遣自己的儿

子……”。换句话说，神知道我们因肉体的软弱而无法完全遵行律法，

律法本身并没有问题，问题在于我们无法行出来。因着祂丰盛的慈爱，

https://healingwings.net/


神差遣祂的儿子，成就我们无法成就的。耶稣是那位守全律法者，是

那位义者；祂战胜了罪和死亡，并将这胜利赐给一切凭信心呼求祂之

名的人。我希望我们在座每一位都属于这蒙恩之人。 

然后，保罗开始描述那些蒙这应许之人的特征。所以我要问：这

是你的写照吗？我读到这里，也要问：这是否是我的写照？保罗说，

这样的人不是随从肉体，而是随从圣灵而行。这就是说，得这应许的

人是那些顺从圣灵的人。 

我们必须明白，保罗并不是在给罪人设立一个条件，好像要达到

某种属灵的标准才配得天堂。他不是说，你必须属灵到某种程度才能

得救。不是这样的。他所描述的，是已经得着这应许的人，也就是说，

他在描述基督徒的样子。 

接着在第 5、6节中，保罗用对比的方式进一步描述基督徒。他将

人分为两类：一类是体贴肉体的人，一类是体贴圣灵的人。我们上周

提到，保罗是在讲本质的分别。那些随从肉体的人，其本质就是肉体

的，他们自然会思考属肉体的事。这类人不关心信靠基督、不在意神、

不看重顺从。他们的本性就是漠视神的事，甚至在某种程度上，对属

灵的事冷漠乃至敌对。 

相对地，随从圣灵的人，他们的思维是属灵的。他们的新生命使

他们思想改变，关注的是属神的事。体贴圣灵是什么意思？就是我们

的思想情感、追求、渴望、忠诚都指向属神之事。也就是说，我之所

是，全属于主。耶稣是我的神、我的救主、我的主宰。我一生所追求

的，是信靠祂、跟随祂。这样的一个人，是一个已经被从律法的咒诅



中拯救出来的人。他不是靠行为，而是因信靠基督而被赦免的人。 

他不只是想做一个顺服的人，他更是那位在圣灵感动中，能称神

为阿爸父的人。这句阿爸父是何等亲密的称呼！“阿爸”是亚兰文原

词，意为“父亲”，但它不只是一个称谓，更是一个婴孩最先学会的

依赖性呼唤。早期的注解指出，阿爸这个词，家庭中的奴仆是不可以

用来称呼家主的，只有儿女才可以。这是一个极度亲密、带着不加思

索之信任的呼唤。 

而父这个词，则包含了理智层面的理解，是孩子对父子的认知。

这两者合起来，表达出孩子对父亲既有感性的信赖，也有理性的信心，

既是小孩无言的奔跑投入，也是他长大后能明白为什么要依靠父亲。

这就是阿爸父的意义。 

除此之外，凡心意体贴圣灵的人，也会持续地弃绝肉体的作为。

传统用语是“治死肉体的行为”。虽然不完美，他们总在与罪争战，

愿意爱神、顺从神。真正属灵的人，必定与旧人争战，不再沉溺其中。

他们正如加拉太书 5 章 25 节所言：“若是我们靠圣灵得生，就当靠圣

灵行事。”他们努力与圣灵同行，这种顺从也自然结出圣灵所结的果

子，如爱、喜乐、和平、忍耐、恩慈等等。 

属灵的人，就是那位因神的恩典开始结出圣灵果子、在顺服中前

行的人。这并不稀奇，对我们来说这似乎是理所当然的事。天上的父

救了我，呼召我跟随祂，那我为什么还要跟随别人？谁比我们的天父

更有智慧？我们怎会说：“神，你有拯救的大能，但引导我人生的权

柄还是交给企业、潮流或自我吧。”我们为什么要这样做呢？ 



保罗在这里描述的两种人本质不同，他们展现出两种完全不同的

心思。一种人有属肉体的心思，另一种则有属灵的心思。一个的结果

是死亡，另一个则是生命与平安。这两种人本质上截然不同，亲爱的

弟兄姐妹，在这两者之间并没有中间地带。拥有那应许之人和没有那

应许之人之间的差别，如同生与死之间的区别。 

在我们今天所读的两节经文中，我们进一步看到，这两者之间并

没有渐进的过渡。你明白渐进是什么意思吧？就是一步接着一步。但

这里没有这样渐进的桥梁。没有任何道德、伦理、政治、哲学，或宗

教上的追求，能使人迈入天堂的门厅。 

《威敏斯特信仰告白》第九章第三段“论自由意志”对此有极好

的解释：“人因堕落进入罪的状态，完全丧失了行任何有关救恩的属

灵善事的意志能力。因此属血气的人既全然厌恶那善，死在罪中，就

不能靠自己的力量回转，也不能为归向神作任何预备。” 

换句话说，因着我们的本性，我们不仅不能使自己悔改，甚至连

为悔改作预备的能力都没有。我们不仅进不了那宴席，我们连穿戴整

齐、准备赴宴的能力都没有。人既不能使自己悔改，也不能使自己有

预备悔改的状态。 

或许这对我们中一些人来说已经很清楚了，但对另一些人未必如

此。然而我认为，我们在所有领域中，政治、家庭、教育、社会、艺

术、哲学，特别是宗教，都有一个严重的危险，那就是低估了堕落人

本性的败坏。我们常常低估它。 

我可以这样说，我们的宗教必须正视人属灵死亡的事实。若忽略



这点，我们就会发展出一种“搭桥的宗教”，一种既忽视神的圣洁，

也忽视人无能为力的虚假宗教。这种宗教并不真正架起通往神的桥，

而是让它的信徒自以为站在桥上，实际上却是站在一颗正在坠落的流

星上。他们或许以为自己正在建造稳固的桥梁，正在逐步接近神。但

当他们回头一看，却发现这桥根本没有连接到任何实地。他们可能觉

得一切安好，但最终才发现，他们和那桥正一同坠入无底深渊。直到

结局临到之日，他们才意识到自己是多么愚昧。 

耶稣曾说：“若不是差我来的父吸引人，就没有能到我这里来的。

到我这里来的，在末日我要叫他复活。”（约翰福音 6章 44 节） 

我还记得许多年前初读这节经文时，我以为“吸引”这个词的意

思类似“劝诱”，就像我喊我的狗：“来呀，来呀！”狗可能听，也

可能不听。我会喊：“过来！”它就摆出一副“你先走，我再决定”

的样子。然后我说：“有零食！”它才来了。 

但其实，吸引这个词的希腊文，在别处圣经中也被翻作“拉”、

“拖”。这是用来形容“从井里打水”的动作，是实实在在的拉动。

所以耶稣的意思不是劝诱，而是拉近，是借着圣灵真实地带人来到祂

面前。 

无论我们用何种方式来构建自己的宗教体系，如果忽略了人的无

能，这种体系都是致命的。保罗怎么描述属血气的、属肉体的心思呢？

“原来体贴肉体的，就是与神为仇；因为不服神的律法，也是不能服

的。因为属肉体的人不能得神的喜悦。”（罗马书 8 章 7~8 节） 

人常以为自己在属灵的事上是中立的。许多宗教观念都是建立在



这个假设之上：人是中立的，你只要给他正确信息，再加上良好的环

境，不缺乏生活所需，他就能道德上兴盛，灵性上满足。 

整个政治、教育、哲学甚至宗教体系，都是建立在这样一个前提：

人是空白的，只需要被正确地塑造。如果他们不在压迫的环境中，不

受物质匮乏所苦，他们就会过得很好。 

现在浮现在我脑海中的，是社会主义和共产主义。这些思想体系

的根基就是：人是善良或中性的。只要我们确保每个人都有所需，社

会就会美好。然而我们似乎忘记了，掌权的政府本身也可能是邪恶的。

我们以为农民只要丰收就会幸福，政府只要公义就会带来美善，但事

实并非如此。因为这完全忽略了人的罪性，也无视保罗在这里所写的

属肉体的心思是与神为敌的。 

我并不是想把这篇讲道变成一场政治宣言，我只是想说：圣经对

人的本性有清楚的教导，这必须成为我们教会信息的核心，比政治制

度、教育哲学更为优先。 

保罗说：天然之人，其心思是与神为敌的。那为敌是什么意思？

就是仇恨，是敌意。这种敌意不一定表现为激烈的辱骂和咆哮，尽管

在今天的社会里，仇视基督与基督信仰的言论越来越明显，甚至被接

受为一种正常的文化现象。 

但这种仇恨也可能表现为冷漠。你也知道，有时你不需要用言语

攻击一个人，只需当他不存在，那就是一种冷酷的敌意。而这正是天

然人对神的态度，要么激烈地抵挡祂，要么冷漠地忽视祂，说：“我

与你无关，我不需要你。” 



我们不要低估与神为敌这个说法，以为那不过是对某种宗教体系

的厌恶，就像人们不喜欢希腊或罗马神祇中的某一位。因为我知道有

很多不信的朋友，他们对神的观感就像对那些神话中的角色一样，觉

得神不过是个傲慢的、具有超能力的角色，自己并不喜欢。 

但朋友们，我们必须更进一步地明白：神是所有善、正义与真理

的源头。所以，仇恨神，就是仇恨一切善的、对的、真的事物。正如

箴言所说：“恨我的，都喜爱死亡。” 

这就是问题的严重性。这不只是我对宗教没兴趣的问题。这是一

种主动的仇视，心中拒绝神，死亡就进来了。 

如此认知带来的结论是：我们在一切事上都需要基督。若天然人

对神充满敌意，进而喜爱死亡，那么我们就不应指望在任何领域，当

基督被排除在外时，会有别的结果。当我们将基督移除，空出来的空

间不会保持中立，它会被死亡所占据。 

我知道这听起来有些沉重，我也知道今天所选的诗歌也比较严肃，

比如诗篇 53 篇说“没有行善的，连一个也没有”。保罗也在罗马书 3

章引用了这节经文。甚至今天讲道的标题“体贴肉体”本身就不是一

个让人轻松的信息标题。但我们之所以走上这条讲道之路，并不是为

了传播负面情绪，而是为了让我们面对属灵的现实。 

我知道喜爱死亡这个说法听起来非常戏剧化，至少在你去为某人

主持葬礼时是如此。这个人的一生围绕着黑暗的“无基督中心”运转，

好像一颗不属基督的星球。而那正是他心思所系之物，那取代了基督

的中心，最终将他带进坟墓，使他面对第二次的死亡。那一刻，你会



意识到我在这里说的这些话，还远远不够戏剧化、不够沉重。 

若说有哪个地方该明白这些真理，那就是教会。教会理应深知人

无法行善的真相。教会应当知道人不能选择良善的现实。 

这在神学中被称为“全然无能”或“全然败坏”。这个词的意思

并不是说人已经坏到不能更坏的地步，而是说罪的败坏已经渗透人的

整个人格和每一个属灵器官。罪性影响了人的身体、灵魂、心思、意

志，使人无法也不愿意朝向天堂迈出一步。人的本性中没有任何东西

能驱使他主动走向神的事，是全然败坏。 

而全然败坏正是恩典教义（即加尔文主义）的核心之一。我要说

的是：若不承认人全然败坏，我们就无法真正明白基督之恩典的可贵。

我们之所以要谈论这个，不是为了让我们彼此哀号，自责不已。保罗

也不是这样，他不是要我们痛哭，而是要告诉我们：若没有神的恩典，

人现在的光景是什么。 

人本性的结果就是死亡；他的心思是死亡；他恨恶神，也恨恶神

的事；他所爱的是死亡。无论他走到哪里，若把基督从那里驱逐出去，

死亡就会取而代之。 

基督信仰不该被包装成天然人可能会倾向接受，好像只要你把它

调整成满足他感受上的需要，他就会被吸引。这对传道人来说是个极

大的诱惑。我自己也常受诱惑，总想说：人有这些问题，那我们讲道

就围绕如何让你过得更好吧。 

诚然，真正的基督信仰确实包含了神的智慧，也确实会在我们每



日的挑战中，为我们提供方向、正直和盼望。但在它的核心，基督信

仰是一个荣耀神的拯救工作。 

而那些被拯救的人，正是神的仇敌。他们在活着的死亡中，像任

性的孩子那样，蔑视他们的造物主和供应者。我们就像那句谚语所说

的：咬喂养我们之手的人。我们坐在创造我们的神的膝上，靠他供养，

却用双手打他的脸。我们完全是依赖神的怜悯。可以这样说，这不仅

因为我们全然无能行善，更因为我们极有能力去行恶。 

所以当父差遣子为罪人而死时，主耶稣来是要把我们从我们自己

中拯救出来。祂不是在万众欢呼、热情张开双臂中降世的。不是因为

我们心里正呼喊：“神啊，我们爱你！我们知道自己堕落了，求你来

救我们！”不是我们在热情等待神预备救恩。 

正如约翰福音所说：“他到自己的地方来，自己的人却不接待他。”

（约翰福音 1章 11 节）甚至在他出生之时，人就密谋要将他杀害。他

自己的百姓弃绝了他，全人类几乎同心协力要把他送上十字架。 

他不是在张开的双臂中降临，而是在紧握的拳头中临到。他来，

是为了拯救我们脱离我们自己。或许更重要的是，他来，是为要救我

们脱离神自己，也就是救我们脱离神公义的审判。 

因为保罗说：属肉体的心思是与神为敌的，不服神的律法，也无

法服从（罗马书 8 章 7 节）。这不只是不愿意顺服，而是不能顺服。

“属肉体的人不能得神的喜悦。”（罗马书 8 章 8 节） 

我们总是高举人的自由意志、高举人的创新精神，赞美人类启蒙



的伟大。但朋友们，这种想法不过是虚饰，是一种注定导致灭亡的方

法论。 

我必须说，我确实对人类所成就的事感到惊叹。我至今仍对电话

感到惊奇，对电视感到惊奇，信息如何通过一根电线传输？甚至不再

是电线，而是空气？这太神奇了。还有互联网，你难道不感到惊讶吗？

他们是怎么做到这一切的？ 

当然我们也谈到，今天的互联网和社交媒体在没有约束、无限开

放的状态下，可能更常用于作恶而非行善。前两天我还和人聊天，我

们谈到如今我们可以通过网络访问柏拉图、安瑟伦、奥古斯丁的全部

著作，但我们最终打开的却是 YouTube 上的猫咪视频。 

问题不在于这些工具本身。问题不在于朗姆酒，不是那被称为恶

魔之酒的东西。问题不在于物，而是在于人。问题在这里，在你我心

中。 

这不是说自然界中没有值得欣赏的事物。诚然，自然中有极其辉

煌、美丽、令人赞叹的东西，值得我们敬佩。人类的舞蹈、艺术、数

学天才等，都令人折服。 

但请问：一个教育体系若不能引导学生思考万物的源头，这还算

教育吗？一个艺术史课程若只谈作品却完全忽略创作者，这还算艺术

史吗？一个政治体系若从未思考我们为何在此、生命意义何在，那它

是否真正触及了人的根本？ 

而若我们所说的都是真的，若人恨恶神、喜爱死亡，那么每一个



把基督逐出其中心的系统，不论是政治的、哲学的、宗教的、经济的、

教育的，都会用死亡来取代基督的位置。值得我们深思。 

但靠着神的恩典，所有这些事物都应把我们的思想引向那位创造

万有的神，使我们全然投靠祂的怜悯。因为到了最终，神的怜悯将比

一切受造之物更显荣美。你或许会欣赏受造物，但当你完全明白神的

恩典时，所有你所欣赏的都会黯然失色。 

我无法比加尔文说得更好。我知道我常引用他，因为他确实很有

智慧，说话也很深刻。他在讲到这段经文时如此写道： 

“看哪，人自由意志的能力！诡辩者极力高举自由意志，而保罗

在此却清楚地说明他们最厌恶的一件事：人无法使自己的能力服从神

的律法。他们夸口说，只要有圣灵的帮助，人的心可以偏向这边或那

边，善或恶的选择掌握在自己手中，圣灵只提供帮助，而人有选择与

拒绝的自由。他们甚至认为人自己也能产生一些好的倾向，使自己得

以预备。但保罗却宣称：人的心刚硬、桀骜不驯，从不自然地接受神

的轭。他不是只说人的某个部分，而是将一切由我们内心产生的情感，

都归为一类。” 

他接着又说：“这种关于自由意志的异教哲学，离基督徒的内心

该有多远啊！愿我们都承认自己是罪的奴仆，好使我们得以在基督的

恩典中获得自由。若我们还敢在别的自由上夸口，那真是最大的愚昧。” 

等一下我们就要领主的晚餐。在此之前，愿我们心中满有喜乐，

因为我们已经从罪中得释放，从死亡中得自由。让我们默想那荣耀的

真理，“如今，那些在基督耶稣里的，就不定罪了”（罗马书 8 章 1



节）。我们已经得着自由，这自由不是出于我们自己的本性，而是出

于基督的恩典。 

我们一起祷告： 

天父，我们来到你面前，承认你救我们脱离的究竟是什么。正如

保罗在这卷书信后面要说的那样，他是对那些属灵的人说话。主啊，

我们切切祈求，在这个房间里的每一个人，都藉着你的圣灵、藉着基

督的宝血，确知那定罪已经离开了他们，因为那定罪已经落在耶稣身

上。 

愿这真理影响我们生命的每一部分，我们的言语、我们的感受、

我们的行为、我们彼此的互动，当然也包括我们敬拜、颂赞你圣名的

方式。因为我们无法献上别的，只有那赞美和感恩的祭。 

我们奉主耶稣的名祷告，阿们。 


