
healingwings.net 

罗马书系列讲道 86 

谁是以色列人 
罗马书 9 章 4~5 节 

维保罗牧师 2014 年 12 月 14 日 

翻译：甘晓春 2025 年 8 月 7日 

 

各位早安。请翻到你们的圣经，罗马书第九章。我们今天要特别

聚焦于第 4 和第 5 节，但为了保持上下文的连贯性，我们将从第 1 节

读到第 5 节。 

现在请听神的话语： 

“我在基督里说真话，并不谎言，有我良心被圣灵感动，给我作

见证。我是大有忧愁，心里时常伤痛。为我弟兄，我骨肉之亲，就是

自己被咒诅，与基督分离，我也愿意。他们是以色列人。那儿子的名

分，荣耀，诸约，律法，礼仪，应许，都是他们的。列祖就是他们的

祖宗，按肉体说，基督也是从他们出来的，他是在万有之上，永远可

称颂的神。阿们。” 

神的话语就读到这里。我们来祷告： 

在天上的父啊，圣经中屡次提到以色列，显明你要我们对“以色

列”的意义、你百姓的身份、成为约民之子意味着什么，有清楚的认

识。我们祈求，当我们今天早上查考你的话语时，你开我们的心眼，

使我们明白成为真以色列人、真约民的含义，明白你所赋予你子民的

https://healingwings.net/


角色，以及我们当如何信靠你和你所启示的一切。奉耶稣的名祷告，

阿们。 

认识我的人都知道，我是个很容易怀旧的人。我常常感情泛滥，

看电影也好，即便是一些有些傻的片子，孩子们看到我眼角泛泪，总

要打趣我一番。 

我记得有一次走在我童年母校，赫莫萨海滩的那所小学里，那所

学校后来被拆掉了，但我在里面走着，聆听那熟悉的回声，嗅到那熟

悉的气味，心中充满回忆。 

我家办公室的墙上挂着一块来自高中体育馆的看台板条，上面刻

着我的名字。那块看台在体育馆被拆除时让我带走。很有意思，当年

我还是学生时名字就在那里，后来我又成了那所学校的老师，有人指

着它说：“你当老师时刻上去的吧？”我回答：“那不是我当老师的

时候刻的。” 

我们教会有位成员也来自那所高中，后来成了该校的教练。就在

几周前，他们赢得了学校历史上的第一个州冠军，女子排球。我总得

想办法把这件事塞进讲道里。 

四十年前，这项运动才刚起步，而我正是那时候在场的人。想到

这个项目的发展、那些教练和球员们，我总是感到欣慰。 

不久前，我走进赫莫萨海滩第三街上的一栋建筑，那是我七岁那

年自己一人去参加教会的地方。我在那里聚会整整一年。虽然那座建

筑如今已不再是教会，但依然矗立。我走进去，努力回想自己当年坐



在哪里，又走去寻找那间我七岁时上课的教室。 

我记得我当时心里想，那位主日学老师，一位年迈的姐妹，用小

毡板教我们圣经故事。我想，她现在大概已经在荣耀里了吧，若她知

道我如今仍然持守信仰，也许会感到十分受鼓舞。或许，这一切正是

她服侍结果的延续。 

我也记得自己走进罗马圣彼得大教堂的情景。那座建筑宏伟壮丽，

令人惊叹，不知你是否去过？我站在里面时，内心非常矛盾，一方面

是对其建筑美的赞叹，另一方面却是对它背后复杂的神学错误与历史

悲剧的痛心。 

更不用说其中的偶像崇拜。当你身处其中，环顾四周，你会想：

“过去这四五百年，这里到底发生了什么？” 

随后，我来到了哥林多。站在一个被指认是保罗讲道过的小小讲

台上，心中浮现出那种与巨大教堂形成强烈对比的感觉。这类经历常

常深深打动我。 

我也十分期待一部电影上映，是关于路易斯·赞佩里尼事迹的《坚

不可摧》。我曾有幸略识他几面，因此对电影格外期待。不久前，我

还开车经过他童年居住的房子，就在格兰美西街上。我望着那座房子，

想象他小时候在那玩耍的样子。 

我是个怀旧的人，但我要说，所有这些回忆和情感，都远远比不

上使徒保罗当年面对他昔日宗教共同体的心情。 

保罗眼看以色列人那段丰富、荣耀的属灵历史是如何沦为形式和



迷失，他心中必定激荡难平。他看着自己的同胞、骨肉之亲、那个他

曾深度参与的宗教系统，感受必定复杂万分。 

我们知道，保罗曾是法利赛人，是虔诚的犹太人。他在悔改之前

“向教会口吐威吓凶杀之言”（使徒行传 9 章）。在大马士革的路上，

有一道光从天上照下，使他三日失明，神亲自使他瞎眼。 

后来，那位敬虔的亚拿尼亚找到了他，为他按手祷告，使他复明，

并且“被圣灵充满”（使徒行传 9 章 17 节）。经上说：“好像有鳞片

掉下”，他得以重见光明，更准确地说，是得着了真正的属灵光照。

你是否曾想过，那对他而言该是怎样震撼的经历？那既是极大的喜乐，

也是极深的震撼。 

我们若思想扫罗转变为保罗的经历，会发现其中包含了深刻的属

灵、心理和情感上的重塑。他对自己罪恶的深度有了清晰的认识，对

神恩典的高度也有了深刻的领悟，他不再倚靠自己的义，只为得着基

督的义，正如他在腓立比书第 3 章中所说，为要得着基督复活的大能，

也愿与祂一同受苦，效法祂的死。 

而这转变之中，还有一个极其重要的因素就是，他对自己所成长

的宗教有了帕子揭去的真正认识。保罗并不是第一次接触宗教，甚至

不是第一次接触真宗教。他从小就在其中长大。他是正统的以色列人，

自幼受教于律法之下。他是在真宗教的外壳中长大的，我说外壳是有

原因的，因为当时的犹太教已成为一种属灵的陷阱。 

他的宗教背景是极为显赫的，正如腓立比书 3 章 5 节所言：“我

是第八天受割礼的，是以色列族、便雅悯支派的人，是希伯来人所生



的希伯来人。” 

保罗并非出身于那些公开离弃真宗教的群体。他们不认为自己是

外邦人，他们是自称“神的百姓”的以色列人。你可以说，他们“有

敬虔的外貌，却背了敬虔的实意”（提摩太后书 3 章 5节），而那救

恩的能力，正是在基督里。 

原本那些宗教制度、敬拜礼仪，本是为了启示弥赛亚的位格与工

作，却反而成了阻碍。讽刺至极。神设立这些制度，是为要向祂的百

姓显明祂守约的信实。然而，这些外在形式却成了他们的绊脚石，因

为他们爱上了影儿，爱上了预表。他们迷恋于那些指向基督的事物，

反倒弃绝了本体的基督。 

这就好比，你深爱着你配偶的照片，在他们远行时每日凝望，而

当他们归来时，你却仍然只想拥抱那张照片。 

我走进圣彼得大教堂时的复杂情感，若乘以千倍，大概就能贴近

保罗当年面对自己旧日宗教群体的心情了。 

你可以想象，中世纪的普通百姓踏入那样的教堂，会忍不住心想：

“若神在地上有住处，那必定就是这里。”然而，若你了解那座建筑

的历史，用贩卖赎罪券换来资金、其中的各种滥权与误导，你就会感

到痛心与挣扎。 

作为一个新教徒，我在那儿感到哀伤。而保罗所经历的，恐怕是

这一切的万倍。他走在犹太人的会堂、社区、宗教系统中，看见这些

人曾被神从万民中拣选出来，成为神的子民。 



正如申命记 7章 6~7 节所说：因为你归耶和华你神为圣洁的民。

耶和华你神从地上的万民中拣选你，特作自己的子民。耶和华专爱你

们，拣选你们，并非因你们的人数多于别民，原来你们的人数在万民

中是最少的。 

你知道，我们可能在进入某些宗教机构时，感到挫败，看到他们

舍弃了真正的信息，转而追求别的东西。我们可能走进去，一边摇头，

一边心想：“这地方到底怎么了？”回家后还会向别人抱怨，说那教

会该不该叫教会，等等。这些评断可能并非毫无根据。 

但对于保罗来说，他看到自己的同胞、骨肉之亲，在那空洞无实

的宗教中行走，在神所赐的丰富属灵遗产中毫无知觉，那对他而言带

来的却是持续不断的忧伤。 

这些人行走在如此神圣、丰盛的属灵传统中，却完全不明白其中

的意义，而因他们弃绝真理、爱那宗教的形式过于爱那一切所指向的

主，他们正一步步走向灭亡。他们就像一群孩子，被赐予一份无价的

礼物，却只愿意玩那礼物的包装盒。 

因此，保罗在罗马书 9 章 4~5 节提到他们是以色列人，“那儿子

的名分、荣耀、诸约、律法、礼仪、应许都是他们的。列祖也是他们

的，按肉体说，基督也是从他们出来的；祂是在万有之上、永远可称

颂的神。阿们。”在保罗心中，他们的地位是何等尊贵：“他们是以

色列人”！ 

接下来的几章将更详细地展开“按肉体为以色列人”的先知角色。

我知道你们很多人已经迫不及待想探讨这些内容了，我们会深入查考



这些。 

但在此，我们先指出一个事实：历史上对以色列人的极端态度—

—无论是极端敌视，还是极端高抬，都各有其错误之处。 

以色列人不应被看作是独特地敌对基督和基督徒的一群人，但他

们若仍在基督之外，也不应被误认为是神特别的恩典产业。这两种极

端理解都是错误的。 

一方面，有人特别仇视犹太人，这显然是错误的；另一方面，也

有人认为，即使犹太人不信耶稣，他们仍是神特别的选民，这同样是

对圣经真理的扭曲。 

我们不能把历史上的以色列人与那些在耶稣时代密谋杀害祂的法

利赛人完全划上等号。正如我们不会将当代的意大利人视为尼禄的继

承人一般，不能因为出身就将某人归类于某种邪恶身份。 

我们也不应把以色列人妖魔化为某种特别的反派群体，正如有些

人曾这样做那样。但与此同时，我们也不能对任何特定族群灌输虚假

的安全感，仿佛他们因血统的缘故，在神面前有特别的地位。这绝非

圣经的教导。他们是以色列人，某种意义上，如同“教会”的旧约形

态。 

雅各曾为以法莲和玛拿西祷告说：“救赎我脱离一切患难的那使

者，赐福与这两个童子。愿他们归在我的名下和我祖亚伯拉罕，我父

以撒的名下。又愿他们在世界中生养众多”（创世记 48 章 16 节）。 

我们看到，“以色列”这个名字源自雅各。保罗称他们为“以色



列人”，接着就开始列举他们的属灵特权：“以色列人，他们得着那

儿子的名分……”在保罗所列的属灵福气中，首先提到的便是“得儿

子的名分”，收养的身份。 

人们常常带着轻蔑的眼光看待旧约，好像旧约就是一个巨大的错

误，好像神在旧约中不必要地严厉，好像旧约制度本身有问题。许多

信徒读旧约时，仿佛只等着快点进入新约，好从那“充满血腥、愤怒、

灾难与阴谋”的世界，转进一个“更容易理解、更充满爱的”时代。

但我要说，旧约并没有错。 

旧约的律法没有错，献祭制度没有错，祭司职任和敬拜礼仪也没

有错。这一切都是神亲自详尽安排的，结构完备，意义深远。 

保罗的同胞按肉体陷入属灵的黑暗，并不是因为神给了他们一个

失败的宗教系统，不是神把他们放在一个“无解的游戏”里，看他们

能不能通关。 

事实上，加尔文曾指出：“不敬虔的人虽滥用神的恩赐，却无法

因此玷污神所设立之事物的美善；那些制度始终配得赞美与敬仰。只

是，那些滥用它们的人，所招致的，是更深的定罪与责备。” 

换句话说，若我们真正明白神与以色列所立的荣耀之约，我们就

会看见那是一种充满慈爱、温柔与亲密的“收养”之恩。 

问题不在制度，就如一个婚姻失败的人不应归咎于婚姻制度本身。

神为以色列人所设立的体制并无缺陷。他们之所以落入黑暗，不是因

为神赐下了错误的东西。 



我们常常以一种灰暗、阴沉的方式看待旧约，但出埃及记 4 章 22

节却记载：“你要对法老说：耶和华这样说：以色列是我的儿子，我

的长子。” 

这是何等温柔的称呼，神称以色列为祂的长子。虽然耶稣时代的

犹太人被耶稣称为“你们的父是魔鬼”（约翰福音 8 章 44 节），但这

并不是在否定神所设立的宗教制度，那是神亲自详尽启示、充满智慧

的制度。 

你知道，有时候我们与某些人互动时，会发现他们的行为并不妥

当。作为长老、牧者，我们会温和而坚定地指出问题，也许事后我们

会反思：我当时的表达是否可以更好？但我们尽了最大努力。 

然后你心里会想：“我已经说了当说的，现在是你自己的选择了。”

这就像一个父亲对孩子说：“我已经讲清楚了，现在你得为自己的决

定负责。”但这并不意味着你就真的洗手不管了。因为你还会继续为

他们祷告，继续观察、鼓励、提醒他们，并以爱心陪伴他们成长。 

我想，这正是使徒保罗的感受。他看着自己的同胞被赐予了如此

完美的制度，却将之弃如敝屣，他心里必定十分痛苦。可能某种程度

上，他也想过：“我就此走开算了。”但他的灵里却深深忧伤，因他

们弃绝了那本是完全的体系。我们也应有这样的心志。光是说出真理

还不够，我们应当真正地、用心地去爱身边的弟兄姊妹，也包括那些

仍在灭亡之路上的世人。 

我们不只是“希望他们回应”，而是努力引导他们回应。这正是

神对我们所做的。神不是说：“福音摆在这儿了，如果你够聪明、够



谦卑、够善良，就来吧。”不，祂不是那样的神。祂亲自使我们转向

祂。祂不是被动等待，而是主动施恩。我们之所以回应，是因为祂割

除了我们心中的帕子，赢得了我们的心。 

我们既蒙如此厚恩，也当效法祂，以同样的爱去爱人。因此，我

们不只要说对的话，还要去带领、扶持、引导人向着真理迈进。 

保罗也提到以色列人曾得着神的荣耀，神的荣耀不是吝啬的启示。

祂的荣耀曾充满会幕，停留在约柜之上。出埃及记 40 章 34 节记载：

“当时云彩遮盖会幕，耶和华的荣光充满了帐幕。”在旷野的旅程中，

神用祂的荣耀在日夜引导他们。因此，神的荣耀亲自带领了以色列民。 

保罗继续写道，他们也得着了“诸约”和“应许”。你们经常听

我把“约”称为“应许”，我认为这在本质上是正确的。我认为“约”

与“应许”在某种程度上是同义的。但“应许”这个词稍显单薄。我

要完全诚实地说，它的含义稍嫌浅薄，因为“约”是带有条款的；“约”

有条件，而“应许”则可以仅由一方单方面发出。所以，“约”和“应

许”之间还是有些差别的。但当我说它们本质上是同义的时候，我的

意思是，归根结底，它们确实是密切相关的。 

你看，神与亚当立了一个约，说“你若这样行，就可以存活”，

这就是行为之约。而当亚当失败后，神启示了祂的恩典之约。这个恩

典之约的条件依旧是顺服。我不知道我们是否习惯这样思考，但我们

得救仍然是因着顺服，只是不是靠我们的顺服，而是基督的顺服。是

第二个亚当替我们完成了顺服的要求，而祂的得胜为我们带来了所有

的应许。 



因此，这个约是有条件的，对吗？但神出于祂的恩典，为祂的儿

子预备了一个身体，使祂可以亲自成全祂自己所要求的那些条件。这

不是廉价的恩典。代价已经付出。对我们而言是白白的，但并不是毫

无代价的。 

我要说的是，这并不是新约所独有的。这是父神从人类堕落之初

就已立定的应许。不过，新约确实有一个特别之处，我不想偏离太远，

只简单说一下，就是这个约具有普世性与国际性的接纳特征。 

与神所立之约无分的人，也就是“与约无关的外人”，是与希望

无关的。我们在以弗所书 2章 12 节中读到：“那时你们与基督无关，

是以色列国民以外的人，在所应许的诸约上是局外人，并且活在世上

没有指望，没有神。”保罗这时是在写给以弗所的教会，特别是教会

中的外邦人。他说，你们当时与基督无关，是以色列的外人，是与所

应许的诸约无关的，因此是没有指望、没有神的人。所以我们看到，

若你被排除在这些约之外，就等同于没有希望。 

忠心的犹太人和忠心的外邦人如今要像保罗在第 15 节所说的那

样，被视为一个新人。因此，在神的眼中，忠心的犹太人与忠心的外

邦人不是分属不同的体系。他们是一个新人，彼此之间不该有任何使

他们彼此分别的心思。他们在基督里是合而为一的。而我会进一步说，

他们在基督里在各方面都是合一的。当然，这也许是我们可以在问答

环节再深入探讨的问题。 

那么，他们是如何得着这一切的呢？保罗提到了律法。我们今天

所谈的这个好消息，是借着律法的颁布带给以色列人的。我们常常把



律法仅仅看作诫命，我认为我们在这里要小心，因为圣经在某些地方

提到律法时，所指的是神全部的启示。 

当然，有些人认为律法所指的是除诫命之外的一切，或者说不包

括诫命。但也许更好的理解是，“律法的颁布”就是指神全部的启示，

这本来是以色列独有的特权。神向以色列显明祂自己。 

我们在诗篇 147 篇 19~20 节中读到：“他将他的道指示雅各，将

他的律例典章指示以色列。别国他都没有这样待过。至于他的典章，

他们向来没有知道。你们要赞美耶和华！”这里雅各与以色列是同义

的。神没有这样对待任何其他国家，祂只向以色列显明了祂的律法和

判断。 

在以色列人进入应许之地之前，我们在申命记 4 章 7~8 节中读到：

“哪一大国的人有神与他们相近，像耶和华我们的神，在我们求告他

的时候与我们相近呢？又哪一大国有这样公义的律例典章，像我今日

在你们面前所陈明的这一切律法呢？” 

简而言之，以色列人得着了从天而来的知识。这是何等奇妙的特

权。 

保罗还说，他们有“事奉神的礼仪”。这里所说的事奉不是我们

平常所说的服事，比如昨晚我们举办圣诞晚会，许多人在各处服事，

做这做那的。这不是保罗在这里讲的。他所指的“事奉”是宗教礼仪，

原文所揭示的正是如此。 

他们得到了关于敬拜中应该如何施行这些宗教礼仪的详细指示，



使所有属灵的财富得以保存，神的荣耀持续在他们中间被高举。神不

仅告诉他们祂的道，还告诉他们应当如何敬拜。 

接着保罗继续讲到他们得着了荣耀、诸约、律法、礼仪，而且他

们被特别拣选，成为那位按肉体而来的救世主的血统所在。也就是说，

救主是从这群人中诞生的。因此，我们在两卷福音书中看到耶稣的家

谱被追溯到这些人身上。 

尽管有人对罗马书 9 章 5 节的句法结构有不同理解，但基于多方

面的原因，这节经文主要是被理解为对基督神性的宣告：基督按肉体

来说是以色列人，但祂在万有之上，是永远可称颂的神。 

基督是神，这一点是对我们的救恩至关重要的。可惜的是，这一

点正是犹太人的绊脚石。正是因为他们意识到耶稣自称为神，所以他

们才想要杀祂。 

犹太人的思维太过部族化，他们对自己的族群身份有极强的排他

性，同时也对自己的道德有着极高的自信。这就是耶稣不断所责备的：

那些自以为义、藐视别人、厌恶非己族类的人。 

在接下来的几周里，我们会查考这些对以色列的应许到底在多大

程度上应验了。我们将会探讨保罗的护教之路，也就是回应当时肯定

广泛存在的疑问，而我们今天仍然常常听到这种质疑，那就是：神是

否没有守祂的应许？ 

如果我听过一次，我就听过一千次这样的质问：“你是在说神没

有守祂对以色列的应许吗？” 



我们会查考整段经文中非常关键的一句，在 9 章至 11 章中反复出

现的话，那就是：“神的话落空了吗？”保罗正是在回应这个问题。

我认为他用这三章来彻底回答这个疑问。 

但我想以一个现象作为今天的结尾：这个现象就是，人虽然被真

理环绕，却在某种原因之下变成属灵的枯骨；他们虽然身处神的应许

之“血与肉”当中，却毫无生命。 

就好像生命本应在他们的礼仪中涌流，但人却是死的。神的应许、

荣耀、公义、敬拜都在他们中间，但他们怎么会变成那样？ 

如果我所说的是事实，如果他们得到了详细的指示，如果他们得

着了所有这些应许，如果他们实际上已经得到了福音，那他们到底怎

么会堕落至此？这不是一堂历史课，我希望我们都能非常个人地来思

想这个问题。 

在接下来的几章中，保罗会警告教会中的外邦人。他在罗马书 11

章 20~22 节中写道：“他们因为不信，所以被折下来。你因为信，所

以立得住。你不可自高，反要惧怕。神既不爱惜原来的枝子，也必不

爱惜你。可见神的恩慈，和严厉。向那跌倒的人，是严厉的。向你是

有恩慈的，只要你长久在他的恩慈里。不然，你也要被砍下来。” 

你可以感受到教会中存在某种问题。比如一种优越感，当然我们

教会是不会有的，对吧？一种出于某种原因的属灵、道德、自我感觉

良好的优越感。保罗正在指出：不要自高自大。不要以为你比别人高

明、更圣洁、更属灵。他说：“是的，他们因为不信被折下来，但你

也不可自高，反要惧怕；因为神若不爱惜原来的枝子，也未必爱惜你。” 



所以，我们要思想神的恩慈与严厉。向那些跌倒的人是严厉的，

向你是恩慈的，但这是有条件的：“只要你长久在他的恩慈里；不然，

你也要被砍下来。” 

我并不认为这是在否定永恒的保守，也不是否定“圣徒的坚忍”。

我们可以换个方式想：历史上有多少教会，最终成了以色列那样的景

况？ 

你知道我在说什么。你在欧洲开车到处走，到处都是空壳一样的

教堂。 

《韦斯敏斯特信条》第 25 章第 5 段这样写道：“在世最纯正的教

会，也难免有错谬与混杂。”我们需要铭记这一点。最纯正的教会也

有问题。但他们继续说：“有些教会已经完全堕落，不再是基督的教

会，而是撒但的会堂。” 

我毫不怀疑，当时起草信条的人主要是针对罗马教会而说这话。

但如今我们回头来看，连他们当时所立下的属灵传统和教会遗产，如

今也有许多已经沦为撒但的会堂，已经用别的事物取代了基督。 

有些团体是自觉地这样做的，比如，我现在一时想不起名字，大

概是“宗教科学教会”或者是在雷东多海滩的“某某灵性中心”。我

通常不会直接点名，但你们自己可以去分辨。这个组织自觉地不认同

基督教，却依然称自己为“教会”，但它并不是真正的教会。 

归根结底，以色列为何被折断？是因不信的缘故。 

让我告诉你们，如果你将来进入全职事奉，会面临怎样的试探。



教会有时为了迎合人的需要，最终却变得对神毫无意义。许多宗教机

构的中心追求，不再是神的荣耀，而是满足信徒的心理健康、社会关

怀、政治参与，或是建立某种相对的伦理社群关系，好像找一个地方

可以待着，不必面对许多罪人。 

你们听说过吧？这些教会竭力避免表现得宗教化，他们甚至讨厌

宗教这个词。事实上，有些连教会这个称呼都不愿意使用。我记得很

多年我一直觉得烦，那边挂着一个牌子写着“盼望之枝——一个基督

徒团契”。我就想，我们应该把那个牌子拿掉。不是说我们不算是团

契，而是我认为我们是一个教会，而这是有区别的。 

他们以反对宗教为荣，喜欢使用“关系”“连接”“复兴”这些

词，作为他们事工的核心主题。这些词本身是好的，教会当然也应包

含这些内容。但有些教会更忠于圣经的主题，他们会说，我们不要那

样，我们不迎合人，我们不以人为中心。我希望我们也是这样思考的，

这是我们的目标。 

但我要告诉你们，即使一个教会在礼仪上结构严谨，立约的宣告

和伦理的教导都完全正确，若人们不是凭信心聆听这一切，不是“专

心”仰望神的律法，正如雅各所说的“专心”就是存着意向和渴望去

看，那我们参与其中的一切，反而成为定罪我们的见证。 

这就是为什么，当我们一会儿要领受主的圣餐时，如果我们不相

信这些元素所指向的实质，那么参与这圣礼本身就会成为神忿怒的对

象。我们的教会也可能因此陷入危机，成为那些真正忠信之人的忧伤

与悲哀。 



所以你们要思想神的恩慈和严厉：向那跌倒的人是严厉的，向你

却是恩慈的，只要你长久在祂的恩慈里；不然，你也要被砍下来。 

我们一同祷告。 

在天上的父啊，我们祈求祢赦免我们，若我们只把这一切当作历

史课来看待；我们祈求祢赦免我们，若我们只认为这只是对我们所处

的那些悖道教会的指责。 

求祢使我们存心领受这些教训，认出祢伟大的应许。我们在祢话

语的宣讲中、在祢为我们设立的圣礼中、在为高举基督之名而设的敬

拜中，看见这些应许。 

我们祈求，愿我们作为一个教会能忠心地持守这些事。但更重要

的是，我们祈求祢开人的眼睛和心灵，使人认识并相信这些事的意义，

以及这些事所指向的那一位，耶稣基督。愿祂成为我们众人的救主与

主宰，使我们在心里尊祂为圣。 

愿我们不忘记为何而聚集，不被那些看似重要却属于次要范畴的

事务所吞噬。那些事也许在某种意义上重要，但愿它们永不取代基督

的位分与工作。 

祂必须被高举，必须成为我们忠诚、信心与爱慕的对象。 

我们如此祷告，是奉祂的圣名，阿们。 


