
healingwings.net 

罗马书系列讲道 90 

生命的介入（一） 
罗马书 9 章 14~18 节 

维保罗牧师 2015 年 2 月 8 日 

翻译：甘晓春 2025 年 8 月 9日 

 

请大家翻到圣经罗马书第九章，我们今天要看 14 到 18 节。因为

内容较深，我们会分两次讲，所以这次不会讲完第 18 节，但会尽量保

持上下文的连贯。这些教导都很难懂，我知道对一些人来说，至少是

在思想上挣扎，这很正常。没有什么比认真钻研更宝贵了，因为深入

理解神是谁，祂做了什么，将来要做什么，对人的灵魂极其重要。如

果你在理解上有困难，我有几个建议：第一，拿笔记仔细看；第二，

反复听讲道录音；第三，在问答时间把那些难懂的问题提出来。请不

要觉得只有你一个人在挣扎，好像别人都明白了，因为事实并非如此。 

我们来看罗马书 9 章 14~18 节，现在请听神的话： 

“这样，我们可说什么呢？难道神有什么不公平吗？断乎没有。

因他对摩西说，我要怜悯谁，就怜悯谁，要恩待谁，就恩待谁。据此

看来，这不在乎那定意的，也不在乎那奔跑的，只在乎发怜悯的神。

因为经上有话向法老说，我将你兴起来，特要在你身上彰显我的权能，

并要使我的名传遍天下。如此看来，神要怜悯谁，就怜悯谁，要叫谁

刚硬，就叫谁刚硬。” 

https://healingwings.net/


读完神的话语。我们来祷告： 

天父，我们祈求你使我们的心思灵性苏醒，能明白你在你话语中

所启示的真理。求你赐下智慧和悟性，使我们能享受你多方面的恩典，

明白你本为神，你所做的，特别是与你救赎我们灵魂有关的作为，以

及我们怎样在你面前蒙恩。求你祝福这段时间，荣耀归于你，奉耶稣

基督的名祷告，阿们。 

我记得当我大约八岁的时候，美国总统遇刺。那时我还不太懂事

情的严重性。但我记得电视上的播音员说：“我们中断节目，转播总

统遇刺事件。”这意味着我没能看我的动画片。我很想看动画片，但

所有频道都在报道总统遇刺的消息。 

我们的生活时不时会被打断。也许家里的电器坏了，汽车坏了。

我妻子的车上周坏了，真是令人惊讶，什么都停了。车坏了，生活完

全乱套了。我们得调整，找到保修单，找修车电话，决定是否继续找

同一个修车师傅。我们把这些小插曲称为“小不便”，不过这些还算

小事。 

但有时候，打断是重大的，调整也很困难。家庭破裂、失业、失

去亲人……据我所读，美国在 20 世纪就参与了二十多场战争，我们的

生活被战争打断。自然灾害也会打断我们的生活。这些重大打断让我

们不得不反思，我们会停下来重新评估。找个新修车师傅是一回事，

重新评估人生则是另一回事。我们开始内省，或许是第一次真正问自

己“我是谁？”“我们为什么在这里？”“我力量的来源是什么？”

“我道德的根基是什么？”“这一切的意义何在？”我们开始思考，



所有这一切到底有什么意义？ 

我坚信，历史上最大的介入事件就是道成肉身，永恒的神子成为

人。基督的诞生、生命、死而复活、升天，是历史上最大的打断。1926

年，一位名叫詹姆斯·艾伦·弗朗西斯的牧师写了一篇讲道，后来从

中提炼出一首广为流传的诗歌，我来读给大家听，也许你们听过。这

首诗题为《孤独的一生》，内容如下： 

他出生在一个无名的小村庄， 
是农妇所生的孩子。 
他在另一处无名之地长大， 
三十岁以前， 
不过是一名木匠。 
 
他从未著书立说， 
未曾身居高位， 
没有受过高等教育， 
也从未踏足繁华的大城。 
他一生行走的路程， 
不曾超过两百英里。 
 
他没有世人眼中的任何凭证， 
没有身份、没有头衔、没有依靠， 
只有他自己。 
 
他仅仅活了三十三年。 
朋友离弃了他， 
其中一人出卖了他。 
他被交在仇敌手中， 
经历羞辱与审判。 



 
他被钉死在十字架上， 
夹在两个强盗之间。 
临终之时， 
行刑的人为分他的衣服拈阄—— 
那是他在世上仅有的一切。 
 
死后， 
他被安葬在朋友借来的坟墓里。 
 
十九个世纪已经过去， 
而今天， 
耶稣仍是全人类历史的中心， 
是人类真正进步的轴心。 
 
所有曾经行军的军队， 
所有曾经远航的舰队， 
所有曾经召开过的议会， 
所有曾经统治过的君王， 
合在一起， 
都无法与这孤独的一生相比， 
无法比拟他对人类生命 
所产生的深远而恒久的影响。 

 

耶稣基督是一个无法忽视的时代的介入者。他自称万王之王，万

主之主，是人类与神和好的唯一道路，这些宣告是历史上最排他且封

闭的声明。他的神性宣告，对世上每一个灵魂都有主权的要求。他拥

有一切，他是万物的主宰。正如我们所知，万物都是从他而有，靠他

而存，归于他（罗马书 11 章 36 节，哥林多前书 8 章 6 节）。 



在耶稣来到的那个时代，没有比他的本族，神的选民以色列人更

受到这介入影响的人了。他来到自己的地方，自己的百姓却不接待他。

我们在约翰福音第 1 章 11 节读到：“他到自己的地方来，自己的人倒

不接待他。”耶稣是他们宗教体系中的绊脚石，是一种麻烦。天哪，

当真实的圣经中的耶稣阻碍了我们的宗教追求时，愿神帮助我们。 

神的选民，以色列人，相信旧约中那些专属他们的应许，圣灵的

应许（以西结书 36 章）、未来复活的应许（以西结书 37 章）、作为

神儿子的身份（出埃及记 4 章 22 节）、产业的应许（以赛亚书 60 章）、

被拣选的应许（阿摩司书 3章 2 节）、永不被弃的应许（申命记 31

章 6 节）。他们拥有与神立约的荣耀应许。 

然而，在短短一章之内，使徒保罗将所有这些荣耀的应许转移到

了教会，也就是信耶稣基督的信徒身上。教会里彰显了神的灵（罗马

书 8 章 4 节），教会拥有复活的应许（罗马书 8 章 10 至 11 节），信

徒是神的儿女（罗马书 8 章 14 至 17 节），与基督同为后嗣（罗马书

8 章 17 节），并蒙拣选（罗马书 8 章 29 至 30 节），且拥有不能与神

的爱隔绝的坚固保证。 

从创世记到玛拉基，所有这些应许，保罗在这一章告诉我们，这

些应许都属于在基督里的信徒。从玛拉基先知之后，约翰施洗者之前，

主曾沉默数百年，神的选民以色列人慢慢偏离了真道，偏离了那位应

许的弥赛亚，偏离了应许的实现。 

保罗写道，神的所有应许在基督里都有肯定，没有基督，就没有

应许的实现。这就是保罗的中心思想：应许都在基督里。神的约和应



许，是为属于基督的人预备的。 

四百年的沉默后，来了那伟大的介入，现在必须做重大调整。但

这些调整不是建立什么新的东西，而是对已有之物的正确理解。保罗

传讲的不是新信息。无论旧约或新约，旧约时代或新约时代，与神和

好的福气始终是在基督里找到的。 

我们在希伯来书中读到，摩西看基督荣耀的丰富，胜过法老的财

富。摩西是信徒，这一切始终凭神的能力和应许实现。作为一种补救

式的教导，保罗强调他们本该已经知道的真理。虽然以实马利是亚伯

拉罕的长子，理应拥有自然的长子权利，但应许是通过以撒而来的。

这也是我们过去几周所读的内容。 

保罗的呼吁并非新意，而是在进行圣经研习，他在向他们解释圣

经所教导的内容，这些经文他们多数已有并在某种程度上理解。应许

是通过以撒而来的。保罗还教导说，利百加怀了双胞胎，且两人尚未

行善作恶，神已作选择：“大的要服事小的。”接着，保罗引用了旧

约玛拉基书 1章 2 至 3 节的话，为他的下一个论点作铺垫：“雅各是

我所爱的，以扫是我所恨的。” 

这并非新约中首次出现的经文，而是旧约的引用。接着使徒保罗

停下来，预料到会有人提出异议：“这样，我们可说什么呢？难道神

有什么不公平吗？断乎没有！”如果我们读到这里时心中自然生出这

样的疑问，说明我们正确理解了保罗的意思。保罗实际上是在说，如

果你正确地理解我，你就会提出这个问题：神在尚未出生的雅各和以

扫中拣选了雅各，既未行善亦未作恶，这样是否不公？这似乎不义。



若是人如此行事，那绝不公正。 

现在，我给你们列一个简短的，不是详尽无遗的世界观清单，都

是人们倾向采纳的：虚无主义、怀疑主义、自然主义、存在主义、荒

诞主义、永恒主义、现代主义、后现代主义。你们中有些人可能知道

这些词的含义。这些是当今文化中流行的信仰观念，虽然人们未必自

称如此。 

例如有人说：“你的宗教适合你，我的宗教适合我。”这显示他

们受了后现代主义影响，虽不自称为后现代主义者，但其思想中包涵

“你的真理适合你，我的真理适合我”的观点。除了这些世界观，还

有阿尔米尼乌斯主义。这里说的阿尔米尼乌斯主义，是指雅各布·阿

尔米尼乌斯的追随者，他们认为人类几乎是靠自由意志的行为得救。

阿尔米尼乌斯主义者不会提出“神是否不义”的问题，因为他们否认

神的绝对主权，要么否认神的存在，根本不相信有神；要么将神的属

性转移到人身上。 

换句话说，非信者根本不会想到“神会不义吗？”因为他们不信

神存在；相信自由意志的则认为人本性尚未完全堕落，能够选择神，

能够说“是”，堕落并未使人彻底败坏到不能回应基督的程度。因此，

如果你认为人的本性或意志是得救的最终关键，这些人也不会问“神

是否不义”的问题，因为他们觉得人基本上是“自助者”。 

我想说的是，作为信徒，假设你选择跟随基督是正确的选择，你

为什么做出了正确的选择？是什么让你说“是”，而其他许多人却说

“不”？保罗是个无情的教师。你会以为，在讲完以撒、以实马利、



雅各和以扫这些艰难教导后，他会让我们喘口气，但他没有，而是继

续强调这个问题。 

他们忘了神的怜悯与慈悲，保罗就用旧约的话提醒他们。当时所

说的“圣经”指的是旧约，他提醒他们神在出埃及时的怜悯和慈悲。

神的百姓被奴役 400 年后得释放，但他们造了金牛犊，陷入罪恶和放

荡。你知道这个场景吧？以色列人在埃及被奴役 400 年，摩西来释放

他们，他们进入旷野。摩西上山与神会面，留下亚伦代管。百姓开始

不耐烦，觉得摩西不回来，就搜集埃及人留下的金子，造了金牛犊，

开始拜偶像，放纵罪恶。 

摩西为百姓代求，就像耶稣为我们代求一样。你看这些罪人，摩

西作为救赎者向神祷告。神本想惩罚百姓，摩西劝说说，如果你这样

做，你的名将受污辱，因为人会说神救他们出来，结果却这样对待他

们。这段争论很像耶稣为我们代求的样子。 

正是在这代求期间，神在磐石中向摩西显明他的荣耀，并告诉摩

西祂的神圣特权，“我要怜悯谁，就怜悯谁；要恩待谁，就恩待谁。”

这就是保罗此处引用的话。 

懂经的学生立刻明白这话的背景，神在极度悖逆中对摩西说的话。

悖逆的是那些神用大能从奴役中拯救出来的百姓。神的良善、宽容和

忍耐本应引导他们悔改（罗马书 2 章 4 节），但他们反而滥用自由，

造偶像拜假神，这些神在他们心中应该是有力量的，至少不要求圣洁

生活，只是一个他们能掌控的强壮牛犊。他们想要一个给他们所想要

的一切的神，但不想要一个要求他们圣洁的神。“我是圣洁的，所以



你们也当圣洁。”他们不愿听这话，只想要一位能任由他们摆布的神。 

遗憾的是，我的经历是，尽管今天的教会不一定造金牛犊，但极

大诱惑是塑造一个全是“满足你欲望”的神，这就是世俗化心态的核

心。 

那么，保罗如何回应“神不义”的质疑呢？保罗其实在回答这个

问题：“你会说，神有公义吗？”他在解答这个问题。 

诚然，这教义对肉体来说极为令人不安。我们质疑神，要神作交

代。令我惊讶的是，反对这种教导的并非无神论者，而是那些相信神

的朋友。他们听到神“按自己的意愿怜悯，按自己的意愿恩待”的神

圣特权时，心里十分难以接受。 

这里说的肉体，不是指未得救之人，而是已经呼求神名的人，他

们却不愿意听这些真理。约翰·加尔文恰当地指出：“人心的疯狂，

竟然宁愿指责神不义，也不愿责备自己无明，这真是可怕。” 

总之，如果我和神之间有冲突，问题不在神，而在我自己。 

在认识到定罪是公义之举的背景下，保罗提醒读者，神选择怜悯。

神拯救他们，不仅赐下金子，还赐下食物、水和救恩的应许。但他们

回应的是彻底的悖逆，硬着脖子、不肯悔改。希伯来书告诫信徒不可

效法他们的不信。摩西是蒙神悦纳的，他为百姓代求，而百姓却在背

后狂欢作恶。 

连未信者也会说，这些人当受定罪。但摩西为他们祷告。神的公

义，对“神是否不义”这一问题的答案，就是神选择施怜悯本身。答



案就在这里：神在本应公义定罪的时候，选择了怜悯。 

托马斯·施赖纳对此说得很贴切，他写道：“没有人配得神的怜

悯。”换句话说，神选择以撒而非以实马利，选择雅各而非以扫，必

须被理解为一种怜悯的选择。对保罗来说，令人震惊的不是神拒绝了

以实马利和以扫，而是神拣选了以撒和雅各，因为他们都不配被包括

在神怜悯和恩典的计划中。 

人们倾向于批评神排除任何人，但这反映出一种神学观：认为救

恩应当平等赐给所有人。这可谓是对我们思想的巨大调整。 

当我们提出这些异议时，常常忘了自己的身份。就在一章半之前，

保罗还在诉说自己在神面前的可怜状况，这正是《奇异恩典》里“拯

救罪人如我”那句诗的背景。就在一章半之前，保罗还在述说他在圣

洁神面前的痛苦处境。而在五章之后，保罗又写到了在圣灵里的平安

与喜乐（罗马书 14 章 17 节及更多）。 

你看，他很清楚自己的可怜，也知道基督徒蒙召的生活是充满喜

乐和平安的。他明白自己配得什么，也亲眼见证了自己将得着什么。

他曾被提到天堂，我们在哥林多后书 12 章读到，他像以赛亚一样见证

了神的荣耀，同时也意识到自己在神面前的卑微。神不救所有人，难

道神就不公义了吗？不公平吗？不公正吗？ 

当使徒保罗看见神的圣洁时，他最不可能呼求的是“公义！”你

能想象以赛亚、保罗，或者圣经中那些在天上有听见的圣徒喊着“我

要我的公道”吗？实际上，我认为没有一个真正开明的人会在圣洁的

神面前这样说。 



恩典与怜悯是我们最大的需要，也是神在基督里赐予我们的丰盛

礼物。朋友们，像这样的一段经文是一场巨大的中断，彻底改变一切。

对它的正确理解，会改变我们对与神关系的认知，改变我们对神、对

自己、对罪、对所应得和所得的认识。 

你看，既然万物都是本于他、依靠他、归于他（罗马书 11 章 36

节），包括我们自己。罪人很难如此思考，但这正是无数祝福的源泉。

当我们的心灵敞开，成为神创造性恩典的对象时，就如永不停歇的泉

源。 

基于此，保罗试图平息，至少他努力平息人类的一种骄傲：自以

为能掌控自己命运的意志。保罗击破了历代人类不断追求并高举的东

西。顺带一提，在正确的语境中，这正是我们应当欣赏、培养的，那

就是人的意志及其努力。 

在 16 节中写道：“据此看来，这不在乎那定意的，也不在乎那奔

跑的，只在乎发怜悯的神。”你看，拥有意志既不违背圣经，也不违

背敬虔。我们被召唤去有合宜的意愿和欲望。 

保罗在写给哥林多教会的第二封信 8 章 11 节时，就将这视为爱心

的考验，为教会中贫穷圣徒筹集供献。他说：“如今就当办成这事。

既有愿作的心，也当照你们所有的去办成。”意思是说，你们应当有

做这事的意愿，保罗承认你们已经有了这意愿，但你们还需要完成行

动。仅有意愿还不够，还得去做，得付诸行动。 

这就像个老笑话：电线杆上有三只鸟，两只决定飞走，还剩几只？

答案是三只，因为“决定飞走”和“真正飞走”不是一回事。意愿必



须伴随着行动，保罗说，你有欲望，但还得付诸实践。我们既要愿意，

也要奔跑。 

没有意愿追求卓越，或懈怠不做，毫无美德可言。我们应当倾尽

全力，全心、全意、全灵、全力，尽我们所能。耶稣在八福中教导我

们要饥渴慕义。传道书 9 章 10 节说：“凡你手所当作的事，要尽力去

作。”无论是学生、工人、母亲、孩子或丈夫，每天起床，都当全力

以赴。 

保罗在哥林多前书 9 章 24 节写道，使用了同一个“奔跑”的词，

他说：“岂不知在场上赛跑的都跑，但得奖赏的只有一人。你们也当

这样跑，好叫你们得着奖赏。”所以我们既要愿意，也要奔跑。这样

的美德应当被培养、被钦佩、被激励。我们要找那些有这种心态的人

来事奉。 

然而，人本性不具备凭意志信靠神、渴望顺服神的能力；即便有

意愿，也无法凭自身能力完成行动。即使是蒙神恩典得信的人，也不

例外。保罗早在罗马书 7 章 21 节就说：“我觉得有个律，就是我愿意

为善的时候，便有恶与我同在。” 

这位基督徒得了新心，意愿改变，想行善，却发现常常做不到。

即使我们愿意行善，却没有能力真正做到。至于未得救的人、从未呼

求基督之名的人来说，既无愿意，也无行动。他们完全没有。“这不

在乎那愿意的，也不在乎那奔跑的，只在乎神怜悯的人。”这包括我

们所有人。我们在洗礼中承认，我们都是在罪中受孕生养的。 

保罗在 3 章写道：“就如经上所记：没有义人，连一个也没有；



没有明白的，没有寻求神的。”这里说的是全人类的本性。 

这不是孤立或被误解的经文，也不是人们故意挑选来歪曲的少数

文字。这样的教导遍布圣经。正如阿雅·帕克托所说：“你读一章圣

经，都会碰到这样的真理。” 

我们在约翰福音1章12至13节中也看到关于人意志的教导：“凡

接待他的，就是信他名的人，他就赐他们权柄，作神的儿女。这等人

不是从血气生的，不是从情欲生的，也不是从人意生的，乃是从神生

的。” 

有人喜欢揣测这“不是从血气生的，不是从情欲生的，也不是从

人意生的”是什么意思。告诉你，这并不是写作者不小心漏掉了什么

可以“补进去”的东西。这个清单不是部分，而是全面的。 

人，无论是罪人还是凡人，都没有什么能使他成为神的儿女。成

为神的儿女全然是出于神，是神的作为。你我得蒙神悦纳，获得信心，

所需的一切力量和能力，都来自神，来自基督十字架的恩典。这不是

合作的成果，不是“有点神，有点我”，也不是“大部分是神，少部

分是我”，而是百分之百的恩典。 

耶稣教导我们，约翰福音 6 章 44 节：“若不是差我来的父吸引人，

就没有能到我这里来的。到我这里来的，在末日我要叫他复活。”希

腊原文“吸引”意为“拖拉”，正如从井里汲水的动作，不是温柔的

诱导，而是强烈的拉扯。 

当保罗被拖进监牢，或有人被拖进法庭，都是用的这个激烈的词。 



当然，有些人寻求神。我们刚读过“没有人寻求神”，但又有许

多人在寻求。耶稣说：“没有人能到我这里来，若不是父赐给他。”

那么，为什么会有人来呢？我们早先在约翰福音 6 章 37 节读到：“凡

父所赐给我的人，必到我这里来。到我这里来的，我总不丢弃他。”

耶稣来到世上，不是凭自己最大努力去拯救尽可能多的人，而是专心

寻求并拯救那失丧之人，并且必定完成他所托付的使命——拯救所有

父所赐给他的人。 

我们在马太福音 16 章 15 至 17 节看到一个清晰的例子。耶稣问门

徒说：“耶稣说，你们说我是谁。西门彼得回答说，你是基督，是永

生神的儿子。耶稣对他说，西门巴约拿，你是有福的。因为这不是属

血肉的指示你的，乃是我在天上的父指示的。” 

我希望在座的各位，如果我问你“你说耶稣是谁”，你会给出类

似的回答。也许你会觉得这只是个标准答案，是基督徒们普遍认同的

真理，没有什么大不了的。 

但有趣的是，耶稣对彼得的回答并不是“嗯，这答案不错，好孩

子，彼得，你终于想明白了”，也不是一种放任自流的态度。耶稣几

乎是惊讶于彼得能够说出正确答案。彼得的回答不是简单的背诵，而

是他内心真实的信仰。 

耶稣说：“西门巴约拿，你是有福的。因为这不是属血肉的指示

你的，乃是我在天上的父指示的。”我想象彼得听到这话时的心情，

他一定意识到，自己的信仰告白不是靠自己推算出来的，而是出于神

隐藏在永恒中的大能。正如以弗所书 1 章 6 节所说，这一切都是父神



按自己美意所赐的恩典的荣耀。 

我们答应接受基督，是一件奇妙的事。我们常常还在寻求更多的

力量和滋养，有时候必须停下来认识到：作为堕落的罪人，我们竟然

对基督说了“是”，这就是一件奇妙的事。 

昨天我参加了另一场追思会，是一位老朋友的告别仪式。我们曾

在海边一家餐厅共事，三十五年前我在那里工作，有一位服务员在那

里工作了三十年。那天我遇到了一个曾一起打工的朋友，他当年是个

麻烦制造者。长得还不错，但经常在停车场打架，曾被解雇两三次，

却又被重新雇佣。我记得有一次他把桌上的蜡烛拍灭了，结果被炒了

鱿鱼。 

我们聊天，他依然带着点儿桀骜不驯的劲儿。他问我：“你现在

干什么？”我说我做牧师。他简直不敢相信，说：“你说真的？我是

基督徒了。”他说，他觉得自己居然做出了这样的选择是奇妙的，是

美好的。 

他的态度几乎是在说：“我都不敢相信自己是基督徒。”我想，

这就是正确的心态。认清楚这是一件奇妙的事。看哪，这是何等的爱，

使我得以称为神的儿女。 

他还有个兄弟，他说：“你得为我兄弟祷告。”他的兄弟总是个

乖孩子，觉得他不需要神，但实际上我们都一样需要神，没有人比谁

更不需要神。 

我要告诉你们，我们现在比以往任何时候都更需要神。这不是说



“以前我需要耶稣，现在我还行”，而是信心托住我们，我们靠信心

得以站立。 

你想象彼得听到耶稣这话时的心情。彼得可能以为自己是凭理智

同意的，但耶稣告诉他，这信心是父神赐给他的。彼得一定会想：“哇，

那到底发生了什么？”神的灵使这一切成就。 

这给基督徒带来呼召的确定感。如果彼得曾怀疑，耶稣这句话该

如何消除他的疑虑、加强他对被拣选的信心？这会如何影响他下一次

的敬拜？会如何影响他对神的敬畏和赞美？会如何影响他对信仰的勤

奋与坚持？彼得知道，自己的道路是神所定，是神的恩典所引导。我

们不是靠自己意志或行动进入天堂，所有的意愿和行动都是神大能的

结果。 

耶稣还说：“不要因鬼服了你们就欢喜，要因你们的名记录在天

上欢喜。”想象使徒驱赶恶魔时的兴奋，但耶稣提醒他们，真正该喜

乐的是名字被写在天上的事实。 

关于神主权拣选的教义，约翰·加尔文曾写道：“愿神的教会中

有足够的灵魂伟大，防止敬虔的教师因宣讲真道的简洁而感到羞耻，

无论这道理多么被憎恶，都能勇敢反驳恶人肆意的诽谤。”加尔文在

罗马天主教极端敌视的环境下教导这一点，这与功能性的亚美尼亚主

义天主教救恩观不符。他的辩论不仅是对其他基督徒，也是对罗马天

主教会。 

因为敌意，结果是牧师们停止教导这个教义，因为他们知道这会

引起麻烦。你知道这会惹事生非。神的神性，如果你真的深入探讨—



—这正是我们现在讨论的，是非常有争议的，也极其震撼灵魂。人们

不愿意谈论它，也不愿意听它。 

这其实并不新鲜。耶稣自己也面对过类似的态度。我们常说耶稣

行了神迹，许多人跟随他，可一旦他开始教导，结果怎么样？众人纷

纷离开。 

你猜他教的是什么让众人纷纷离开？我们回到约翰福音第六章，

读第 65、66 节，能明白为什么他们离开。耶稣说：“所以我对你们说

过，若不是蒙我父的恩赐，没有人能到我这里来。从此他门徒中多有

退去的，不再和他同行。” 这是他教导的高潮。他说，没有父神赐给

的恩典，没人能来跟随他。 

当然，还有他讲吃他的肉、喝他的血的教导，这些也很难接受，

但让众人离开的关键教导就是关于神赐恩吸引人的真理。 

愿神赐给我们属灵的眼光，让我们欣赏这真理中的美丽、恩典、

大能与安慰，就是承认神那无形却有力的掌管。 

我们下周继续这段教导。现在让我们祷告： 

天父，我们祈求你既挑战我们的思想，也安慰我们的心灵。愿我

们不将这教义仅仅视为艰涩难懂的教条或圣经辩论，而是让它在我们

心中结出和平、谦卑、确据和对你圣名的敬畏。 

求父啊，救我们脱离那自然的人心的狂傲，不轻易质疑三位一体

神的旨意、喜悦和计划。 

帮助我们不沦为世代的愤世嫉俗者和怀疑论者，帮助我们如同先



知，将手按在口上，听你说话时知道你确实在说话。 

我们将一切荣耀归给你圣洁的名，也愿你借着基督安慰你的子民，

奉主耶稣基督的名祷告，阿们。 


