
healingwings.net 

罗马书系列讲道 97 

律法的总结 
罗马书 10 章 1~4 节 

维保罗牧师 2015 年 4 月 26 日 

翻译：甘晓春 2025 年 8 月 18 日 

 

罗马书 10 章 1~4 节： 

“弟兄们，我心里所愿的，向神所求的，是要以色列人得救。我

可以证明他们向神有热心，但不是按着真知识。因为他们不明白神的

义，想要立自己的义，就不服神的义了。因为律法的总结就是基督，

使凡信他的都得着义。” 

天父啊，我们祈求，你使我们不仅仅把这些话看作是使徒保罗当

年所面对的历史事件，更让我们看到这些同样的试探如今也会在我们

心中、在我们的文化里、在我们的教会中出现。求你帮助我们谨慎防

备，使我们能拥抱你要我们拥抱的真理。愿那中心的信息，那美好的

福音，不被我们放在一边，而是常常摆在我们眼前。我们奉耶稣的名

祷告，阿们。 

二十五年前的六月，也就是差不多四分之一个世纪以前，教会的

长老们来找我，希望我担任这间教会的牧师。我起初拒绝了他们的邀

请。其中最主要的原因，就是我深感自己不配。之前的牧师，不仅在

我心中，在许多人心中，都享有极高的敬重。他是一位非常有力量的

讲道者和圣经阐释者，而我实在不觉得自己能够站在他的讲台上。因

https://healingwings.net/


此，我非常犹豫。 

这并不是什么虚假的谦卑。不只是我这样觉得，社区里也有很多

人听说我被邀请时，同样认为我不适合。他们甚至打电话来，表达他

们的怀疑：“你确定吗？”在经过长老们和他们妻子们极力劝说之后，

我才答应担任牧师。但我说的话，恐怕不是任何会众想从新牧师口中

听到的，“我会接受，但请不要对我期望太高。”就这样，我带着这

种心态走上讲台。 

然而，神安排我周围有一群人，他们不愿意接受这种平庸。他们

察觉到我讲道缺乏深度，就直接劝勉我。那些话至今仍在我耳边回响，

“如果你真的认真对待你的工作，你就应该更深入地研读圣经。”我

没有夸张，确实有人对我这么说。还有人直言：“我们需要的是神学

家在讲台上，而不是表演者。” 

我尽量不去过分猜测这些话背后的动机，到底是出于鼓励还是出

于沮丧。但我更关心的是，他们的话是否有道理。当他们指出讲道缺

乏深度，或是太过娱乐化时，这些提醒是否真实？因为我当时对圣经

的一节经文非常熟悉，那就是保罗写给年轻牧师提摩太的话：“你当

竭力，在神面前得蒙喜悦，作无愧的工人，按着正意分解真理的道”

（提摩太后书 2 章 15 节）。 

这里的竭力就是要勤勉、努力；“按着正意分解”原文意思是“直

直地切开”，意思是清晰、准确地解释神的道。圣经不是一堆零散的

碎片或互不相连的拼图，而是一个完整清楚的启示。若有人走进教会，

发现牧师今天讲这样，下周又讲那样，彼此矛盾，就会觉得整个信仰



不连贯。我不愿成为耶稣所责备的那类人，经上记着的，你们没有念

过吗？（马太福音 21 章 16 节）主一次次这样斥责那些宗教领袖。因

此，我立志要认真理解，并且准确地讲解和教导神的话语。 

然而，直到今天，我仍不觉得这是我的强项。我在语言上挣扎，

希腊文和希伯来文对我来说都很难。我读书速度不够快，常常感到时

间不足；我也常常想不起具体的书籍和作者。若有人问我：“牧师，

你能推荐一本关于某某主题的好书吗？”我往往答不上来。尽管如此，

我仍定下目标：我必须下功夫。我想起大学时的一位队友，我们都是

跳高运动员，但他腿力很弱，弱到不敢进健身房，怕被别人笑话。然

而，健身房恰恰是他最需要去的地方！我不想因为自己的软弱，就逃

避最该投入的事。 

我的目的并不是为了成为一个只顾知识的书呆子，而是要确保我

所讲的一切合乎圣经。我只想确认，自己所说的确实是出于神的真理。 

但是，不久我就遇到了反对。有人指责我把理性当成偶像；另一

位基督徒朋友说：“在你这里，好像成了圣父、圣子、圣灵，加上一

本圣经。”直到今天，这种声音仍然存在。有人觉得我过分强调基督

徒与圣经的关系。 

我理解其中的顾虑。神学若只是变成一套拼装玩具，像机器人比

赛一样，看谁的神学机器人更厉害，这确实危险。神的话语必须带着

爱与谦卑来对待，因为我们面对的是远超自己的一本圣书。所以，当

我读讲道经文时，我提醒自己：不要只当作程序的一部分来念，而要

思考这是真实从神口中出来的话。 



然而，更危险的是，当别的东西取代圣经的地位时，就会把神的

真理从祂口中夺走。若不是圣经，就是别的东西。耶稣曾警告说：“你

们为什么因着你们的遗传，犯神的诫命呢？”（马太福音 15 章 3 节）

当时的问题，就是人把人的传统与神的话语并列。今天，也有别的东

西想要与圣经平起平坐，而不是顺服于圣经之下。要么讲道的根基是

神的话，要么就是别的东西。但有什么能与神的话语同等权威呢？ 

必须说明的是，这类人并不是完全抛弃圣经。无论是耶稣所责备

的法利赛人，还是保罗所面对的犹太人，他们都没有丢掉圣经。他们

仍手持圣经，仍引用圣经。但问题在于，他们同时也依赖自己的传统。

他们是把别的东西加在圣经旁边，与之并列。耶稣正是针对这一点发

出责备。 

我发现，这种对认真研读圣经的攻击，常常出现在人们无法接受

某些不受欢迎的教义时。因为他们在圣经的辩论中无法取胜，于是就

转而削弱整个研读圣经的重要性。 

一般来说，人们愿意参与这样的讨论，愿意让圣经进入对话。但

有时，当论证不顺利时，他们并不会承认自己需要重新学习，而是会

转而说：“你只是太过神学化了。”在长老会的传统里，如果你输了

辩论，你应该悔改。这就是事实。 

请理解我的意思，我不是在自夸。我参加过许多正式或非正式的

辩论，我常常告诉别人，我从未输过辩论。我的意思并不是说我赢了

所有的辩论，而是说即使在我被对方完全击败时，我也不把那视为失

败。相反，我把那看作是一种纠正。若我走开时发现自己错了，那是



好事，因为真理得以显明，我得到了修正。也许我需要更好地理解自

己的立场，或者需要重新思考，但无论如何，这是双赢的。 

然而，错误的做法是，当圣经的光照下你的立场站不住脚时，却

说：“你太过圣经化了。”其实，人们一般都乐意引用圣经，直到有

一天，圣经显明他们的理解是错的。 

圣经多处告诉我们：“神阻挡骄傲的人，赐恩给谦卑的人”（雅

各书 4 章 6 节；彼得前书 5章 5 节）。那我们在人生中哪里最需要谦

卑呢？莫过于当神说话的时候。当神开口的时候，我们理当放下自己，

专心聆听。 

我愿意挑战我们每一个人：当神说话的时候，我们必须谦卑下来，

存心顺服。这正是以色列人，神的约民，走偏之处。这正是罗马书 10

章所谈到的。 

我们要注意，使徒保罗并没有对他的同胞以色列人大发怒气。虽

然他们走偏了，但保罗的态度仍充满怜悯。正如我们上次所读到的：

“弟兄们，我心里所愿的，向神所求的，是要以色列人得救”（罗马

书 10 章 1 节）。这应当成为我们与人辩论、与人交往时内心的底色。

即便对方指责你“太神学化”“太注重教义”，我们仍当存怜悯的心，

愿基督的救赎临到他们。 

然而，保罗的爱并没有使他忽略问题。他反而直接指出，这是一

个严重、甚至致命的问题。他说：“我可以证明他们向神有热心，但

不是按着真知识”（罗马书 10 章 2 节）。 



请注意，保罗并不是在对付无神论者，也不是在对付不可知论者。

这些人相信有神，他们是有宗教热心的人。他们不是坐在家里的“观

众型信徒”，而是积极投身于宗教活动。他们满有“热心”。这个词

的原意就是火热、沸腾、充满激情。 

这对保罗来说并不陌生，因为他曾经就是这样的人。他在加拉太

书 1 章 13~14 节这样说：“你们听见我从前在犹太教中所行的事，怎

样极力逼迫残害神的教会。我又在犹太教中，比我本国许多同岁的人

更有长进，为我祖宗的遗传更加热心。”保罗的热心表现为逼迫基督

徒，因为他以为那是异端，威胁了以色列真正的信仰。他甚至向主的

门徒口吐威吓凶杀的话（使徒行传 9 章 1节）。 

因此，弟兄们，这节经文令人警醒：保罗并没有否认他们热心的

真实性。他并没有说他们的热心是假的。他承认他们确实向神有热心。

但问题在于，“不是按着真知识”。 

今天我们也常常为别的宗教群体的虔诚而感到惭愧。他们比我们

更虔诚、更守纪律，家庭看似美满，奉献慷慨，教堂庄严，甚至每天

都参加宗教活动。我们心里会疑惑：若他们如此虔诚，怎会错呢？ 

但弟兄们，请记住：热心与真理并不相等。世上很难找到比自杀

式炸弹袭击者更有热心和献身精神的人了。他们愿意为信仰而死，满

有激情与信念。但他们的热心并不能证明他们的信仰就是真理。 

保罗指出他们缺乏的是什么，不是热心，而是知识。这知识在原

文里有一个加强的词根，是“更深的知识”，不仅仅是表面的认知，

而是与救恩相关、能引导人行为的真知识。这种知识能使人避免错误，



能使人看清问题的症结所在。 

但请小心，不要误解。保罗并不是说除非人对神有完全的、详尽

的、无误的认识，否则就不能得救。他的意思是：以色列人完全错过

了信仰的核心。他们误解了神的约，错过了那关键的房角石，基督。

他们就像保罗自己所承认的那样：“我从前是亵渎神的，逼迫人的，

侮慢人的。然而我还蒙了怜悯，因我是不信不明白的时候而作的”（提

摩太前书 1 章 13 节）。 

这正是保罗对以色列人的诊断：他们有热心，却没有真知识；他

们热心追求，却错过了真正的中心，基督。他们不仅不知道事实，他

们甚至没有真正的信心与信仰。他们的敬虔只停留在嘴唇上，正如耶

稣所说：“这百姓用嘴唇尊敬我，心却远离我”（马太福音 15 章 8

节）。 

奥古斯丁曾引用主的话说：“即使是瘸腿走在正路上，也比拼尽

全力跑在歧路上更好。”若我们真要追求敬虔，就必须牢记朗塔修所

说的：真正的宗教，唯独是与神的话语紧密相连的宗教。 

第一点必须强调的，就是真理，就是知识。光有热心是不够的，

若没有知识，热心是徒然的。我们需要认识真理。神已将真理赐给我

们，写在祂的话语中。那是从神而来、给全人类的绝对可靠的信息。

是的，世界上有普遍启示，有自然界的见证，但若说到命题性的真理，

清晰明确的真理，那是神在祂话语中赐下的。 

这正是问题的症结。问题的根源，在于他们如何对待神的话语。

那么，具体的问题是什么呢？若我们研读宗教改革运动，你会发现，



最先摆在桌面上的核心问题是什么？表面上看，好像是赎罪券。但更

深一层是什么？答案是：唯独圣经。 

唯独圣经，是整个宗教改革的起点。当你掌握了知识的根基，当

你决定了真理的源头，你就决定了一切。唯独圣经，才带来了唯独信

心、唯独恩典、唯独基督、唯独荣耀归于神。正因为我们唯独从圣经

得知基督，得知因信称义，得知唯独恩典，这一切都始于“唯独圣经”。 

问题的根源是对神话语的弃绝，而这又引出许多衍生的问题。使

徒保罗在罗马书 10 章 3 节点明了这一点：“因为不知道神的义，想要

立自己的义，就不服神的义。” 

在这节经文里，有两个动词，一个是“不知道”，意为无知、未

能明白；另一个是“寻求”，意为努力去做，但却失败。换句话说，

他们不知道什么是义，因此就试图自己去建立义，但结果是失败的。

这两个动词都与义有关。 

虽然这里特别针对以色列人对律法的误用，但其实这与人的本性

紧密相连。因为每一个人都在追求某种形式的义。世人渴望被称为“有

理”，渴望为自己所做的事情找到理由。人希望在道德伦理上感到舒

适和安心。而最危险的情况，就是人满足于自己所建立的义，甚至觉

得已经足够了。这样的人，可能是世上最可怕的存在。 

你会发现，世界最爱引用登山宝训里的那句话：“不要论断人”

（马太福音 7章 1 节）。他们会在基督徒谈论道德、对错的时候，用

这句话来压制你：“你不可以论断。”但同样的世界，却毫不犹豫地

对别人施行严厉的论断，只是按照他们自己所设立的道德标准罢了。 



耶稣当年所处的宗教环境就是如此，这并不新鲜。比如，祂讲过

法利赛人和税吏的比喻（路加福音 18 章 9~14 节）。两个人上殿祷告，

法利赛人说：“神啊，我感谢你，我不像别人，也不像这个税吏。”

而税吏却连举目望天也不敢，只捶着胸说：“神啊，开恩可怜我这个

罪人！”结果，耶稣说：“这人回家去，比那人倒算为义了。”这个

比喻正是针对那些“仗着自己是义人，藐视别人的人”。 

我们可以这样来省察自己：我们自以为义的程度，往往可以从我

们藐视别人的程度看出来。当你看到世界上的一些事感到愤怒、轻蔑

时，也许那正提醒你，你太过安逸于自己的义。 

举个例子：不久前，一位电视与电影界的公众人物，在社交媒体

上猛烈抨击一位年轻女子，因为她猎杀了一只长颈鹿，并与猎物合影。

他的帖文引发了两千七百万次互动，而那女孩则收到了死亡威胁。这

位公众人物公开的身份是无神论者，坚决反对基督信仰。但在这件事

上，他却毫不留情地以自己的道德标准来定罪那女孩，一次又一次，

毫不宽容。 

这就是人性。一旦人建立了属于自己的义，他就会轻易地藐视他

人，并深陷在自义中。更危险的是，当人以为自己成功地守住了这份

义时，他便被一种虚假的自义所蒙蔽，看不见自己实际上与他所批评

的人并无不同。 

然而，保罗在这里所指出的最致命的后果并不止于自义和藐视他

人，而是：“他们不服神的义。”意思是，他们拒绝将自己顺服在神

的义之下。若我有自己的义，我还要神的义做什么呢？ 



保罗在腓立比书 3 章 8~9 节用自己的见证来说明：“不但如此，

我也将万事当作有损的，因我以认识我主基督耶稣为至宝。我为他已

经丢弃万事，看作粪土，为要得着基督。并且得以在他里面，不是有

自己因律法而得的义，乃是有信基督的义，就是因信神而来的义。” 

保罗提到他过去所有的宗教成就，守律法、受割礼、作法利赛人、

逼迫教会。他以为这一切能使他在神面前站立得住。但当他真正遇见

基督，他才明白，这一切不过是废物，唯有神所赐的义才能拯救。 

弟兄们，这就是问题的核心：当人以为自己能够建立义时，他就

不再需要，也拒绝那唯一能救赎他的义，从神而来的义。 

但现在我们离我们自己更近了一些，因为使徒保罗在这里所谈论

的，是一个宗教群体。他不是在谈论世人，而是在谈论那些手中拿着

圣经（至少是旧约）、对神的律法有所认识的人，他们明白律法和先

知的教导。 

这就引出了我们最后的一节经文：“因为律法的总结就是基督，

使凡信祂的人都得着义。”这可能是整本圣经中最容易被误解、误读

的一节经文。“律法的总结”，许多人以为保罗是在说神的律法作为

伦理体系已经终结、被废掉了。但事实并非如此。 

你明白我的意思吗？几年前的某个主日，我们在崇拜中诵读了十

诫，结果有人因此离开了教会，因为他们觉得这样是在把人放回律法

之下。还有人甚至拿着这节经文来质问我，说：“基督既然是律法的

总结，你为什么还要讲解十诫呢？”他们把“总结”理解为律法彻底

消亡，好像保罗是在告诉我们，现在在神眼里，说谎、偷窃、奸淫都



可以接受一样。 

然而，这节经文绝不是这个意思。若律法被彻底废掉，那我们生

活的伦理依据是什么呢？如果没有神的律法，我们必然会寻求别的“律

法”。 

这里“总结”的希腊词不仅可以指“结束”，也可以指“目的”

或“目标”。就像在《要理问答》中，我们说“人的首要目的是什么”，

那个“目的”就是总结。因此很多解经家认为，律法的“总结”就是

指它的目标、归宿在基督里。律法通过各种方式，祭祀的羔羊、祭司

制度、节期与礼仪，都在预表基督。旧约的这些影子和类型，都是要

指向基督。当基督这个实质来到之后，这些影子就失去了效用。我们

不再在教会里宰杀羔羊，而是藉着无血的圣礼，回望基督已经完成的

救赎。 

也有人认为这里的意思是：基督成全了律法。他自己也说过：“我

来不是要废掉律法，乃是要成全。”（马太福音 5 章 17 节） 

无论我们理解为“律法的目标是指向基督”，还是理解为“基督

成全了律法”，从神学上看，这两种解释都是正确的。律法揭示罪，

使我们认识自己需要救主（罗马书 3 章 20 节）。最终结论都是一样的：

真正的义只能藉着信靠基督得着。正如保罗在后面所写的：“你若口

里认耶稣为主，心里信神叫祂从死里复活，就必得救。”（罗马书 10

章 9 节） 

所以问题是：你是否得着了基督的义？你是否降服在神的义之

下？ 



“降服”是什么意思？就是把自己置于祂的义之下。你是站在自

己所建立的义的根基上吗？若是如此，在审判的日子，你将被彻底压

碎。但若你藏身在基督的义之下，那么在审判的日子，你必得享永恒

的平安。你要信靠哪一种义呢？是你自己建立的，还是神在基督里所

赐的？ 

真正的义，只能通过信靠耶稣基督而得着。这是神既要求、又亲

自供应的义。祂要求完全的义，却在祂的儿子耶稣基督里，赐下这完

全的义。 

但这正是以色列人所忽略的，他们无知地拒绝了神的义，转而寻

求自己的义。让我直说：若教会丢弃神的话语，也必会落入同样的无

知。 

我想以一位宗教改革家的一段话来结束： 

“凡想靠自己的行为称义的人，都是律法的错误解释者。因为律

法的目的乃是要牵引我们到另一种义那里。律法所教导的，无论是命

令还是应许，都指向基督，祂是律法的核心。若不是我们先被剥夺一

切自义，因认识自己的罪而谦卑，便无法单单从基督那里寻求白白赐

下的义。” 

让我们一同祷告： 

天父，我们祈求祢赐给我们从上头来的光照，使我们不再愚昧地

站在自己所建立的义上。连我们所自创的最低标准，我们都守不住；

我们自己设立的义本身就是有缺陷的。我们感谢祢，祢并没有降低祢



的标准，而是在基督里完全成全了律法。祂时时行在祢眼中看为正的

事，祂完全顺服，祂所成就的义，正是我们可以藏身其中、得享永恒

平安的义。 

求祢使我们常常谦卑在祢的话语之下，因为在祢的话语里，我们

遇见基督，祂就是神的义，我们的救主。 

我们如此祷告，奉主耶稣的名，阿们。 


