
使徒行传系列讲道 6 

对耶稣的判决 

使徒行传 2 章 22~41 节 

普杰西牧师 2009 年 6 月 28 日 

翻译：晓雯 2025 年 2 月 21 日 校对：甘晓春 
healingwings.net 

 

正是你们对耶稣的判决导致了耶稣的死，这是彼得对这群聚

集的以色列人最终所强调的。正如我们在福音书中所看到的，以

色列人认定耶稣非常危险。甚至以色列的领袖们也表示，耶稣是

如此危险，以至于会使百姓误入歧途。以色列的弥赛亚来了，而

他们对弥赛亚的判断却是——耶稣是个危险人物，最终他会使以

色列偏离神的计划。这整段经文充满了深深的讽刺意味。 

在耶稣的整个事工过程中，我们一再看到以色列的领袖们对

他投以不满的目光。耶稣不是他们所期待的弥赛亚。尽管他曾表

明自己就是弥赛亚，但他很少直接使用这个称号，可是他明确宣

告自己确实是弥赛亚，是神的儿子。然而耶稣这个弥赛亚对以色

列人毫无吸引力。耶稣没有率领骑兵、手持利剑而来，没有一支

强大的热血军队追随他，也没有真正对罗马帝国造成威胁。耶稣

以温柔和谦卑的姿态来到世间，虽然施行神迹奇事，但往往是对

社会中的边缘人——以色列人眼中的“不配之人”施行的。当以

色列人目睹这一切时，他们的结论是：无论耶稣是谁，他都不是

https://healingwings.net/


他们所期待的弥赛亚。因此，他们判耶稣有罪，认为耶稣不配存

活于世，于是将他除掉。正如经文所说，他被从地上“除灭”。 

然而，彼得提醒他们，你们曾亲眼目睹他的神迹，也知道那

些神迹是真实的。可是令人费解的是，你们看到了这些大能的作

为，却仍然判他有罪。这说明了什么？这对你们的信仰和认知意

味着什么？你们既然看到了这些神迹，却没有信心承认耶稣是王，

反而正如彼得所指出的——你们与无法之人联手，就是与罗马人

联合，因为耶稣没有拯救你们脱离罗马的统治，因为耶稣没有加

入你们对抗罗马帝国的斗争，所以你们反倒与自己的敌人联手，

将这位弥赛亚送上了十字架。 

他们为了铲除这个特定的犹太人，为了除掉他们眼中的麻烦，

不惜与那些压迫他们、甚至妨碍神对以色列计划的敌人联合。因

此，彼得清楚地指出了他们的罪，是你们亲手将耶稣交出去，藉

外邦人的手将他钉死在十字架上。但你们仍然有罪，不只是你们，

全世界包括外邦人也都在这场阴谋中有份。耶稣的所作所为如此

明确地显明他是弥赛亚，为何他仍然被钉十字架？以色列人将基

督钉在十字架上，如果他们对基督的判决是“你有罪，理当处死”，

那么神对他们的判决又会是什么？这正是24至26节经文的后续。 

首先，神对耶稣的判决是什么？世人已经对耶稣作出判决，

他们拒绝了他，不愿与他有任何瓜葛。而现在，这位被人弃绝者，

神要对他作出判决。请看经文 24 至 32 节，这里明确宣告，耶稣

藉着复活被确立为弥赛亚。神的判决是：他使耶稣从死里复活，



这就证明他是弥赛亚。我们来看这段经文是如何说明这一点的。 

彼得的释经方式非常值得注意，不仅有趣而且无误。因此，

我们必须认真对待这段经文的解读，因为这正是圣经应当被解释

的方式。彼得并不是随意引用经文，这是这些旧约经文的真正含

义。彼得的讲道清楚地对比了两件事，他说，我知道你们做了什

么，你们把耶稣钉上十字架。但我也知道神做了什么，他使耶稣

复活。你们的作为与神的作为之间存在着巨大的鸿沟。那么，我

们应该站在哪一边呢？彼得的意思是，你们杀了他，但神复活了

他。这对我来说意义重大。这不仅是关于神如何宣告耶稣的身份，

也涉及神如何评判那些将耶稣钉死的人。你们曾经宣称耶稣根本

不是弥赛亚。记得耶稣被钉十字架时，十字架上方的牌子写着“犹

太人的王”，用多种语言刻写（约翰福音记载）。犹太人站在十字

架前抗议说，不要写他是犹太人的王，是他自己说他是犹太人的

王。以色列人毫无犹豫地否认耶稣是弥赛亚，认为他是冒牌货、

是骗子。然而神的宣告驳斥了他们的判决。神的宣告就是：他使

基督从死里复活。这就是神对耶稣的判定。 

请看彼得如何解读这段经文。在 24 节，彼得说：“神却将

死的痛苦解释了，使他复活，因为他原不能被死拘禁。”接着，

他引用大卫的话：“我看见主常在我眼前，他在我右边，使我不

至摇动。所以我心里欢喜，我的灵快乐，并且我的肉身要安居再

指望众。因你必不将我的灵魂撇在阴间，也不叫你的圣者见朽坏。”

（诗篇 16 篇）彼得在这里所做的是证明耶稣的复活是神计划的



一部分。他说：“弟兄们，先祖大卫的事，我可以明明地对你们

说，他死了，也埋葬了，并且他的坟墓直到今日还在我们这里。”

也就是说，大卫所说的这番话并不是指自己，而是指弥赛亚。 

彼得的论证方式很有力。他并不是单纯引用诗篇 16 篇来证明复活

的真实性，因为他根本不需要这样做，他说：“我们都为这事作

见证。”也就是说，他们亲眼见过复活的耶稣，无需再用诗篇来

证明。但彼得仍然引用诗篇 16 篇，是为了告诉人们这件事的意义。

即便你亲眼见过复活的耶稣，你可能仍然不明白这意味着什么。

而彼得告诉他们，这是你们理解这件事的正确方式。 

最终的结论是：耶稣的复活证明他就是弥赛亚。彼得的逻辑

是：死亡无法拘禁他，因为大卫在诗篇 16 篇中已经预言了这一点。

因此，这个预言的实现证明了耶稣的身份。诗篇 16 篇是大卫所写

的一首诗，描述了一个与神同在之人的福分。大卫说，在神的同

在中，他的心充满喜乐，他的肉身安然居住。当他醒来时，神仍

然在那里。彼得引用这篇诗篇，表明耶稣正是那位完全活在神同

在中的人。而神藉着复活，最终确认了耶稣的身份——他就是弥

赛亚。当我的敌人在我面前时，神拯救我，解救我。我知道他不

会离弃我。这篇诗篇充满信心地宣告，神绝不会离弃他，以至于

大卫说，你在我右边，即使我进入死亡，你也不会离弃我。你会

与我同在，并且你不会让我的身体腐朽，你不会让我的灵魂留在

阴间。相反，我将进入你的同在。你不会让我在坟墓中腐烂。这

正是神临在的亲密程度。 



接着彼得说，但是你们知道吗？如果你们愿意，我们可以绕

到拐角处去看看大卫的坟墓。我们都知道他埋在哪里，他的骨头

仍然在那里。历史上，从未有人听说大卫复活的事。所以既然大

卫从未从死里复活，那么他所说的话就不能是指他自己。请注意

彼得如何解释这篇诗篇，他读到大卫说，神如此亲近他，以至于

不会让他的身体朽坏。但事实是，大卫的身体确实腐朽了。因此，

这段话并不是指大卫自己，而是在指向另一位将要到来的人——

大卫的更伟大的子孙。彼得接着说，因此，大卫身为先知，他的

言语不仅仅是关于自己，他是在预言未来。他知道神曾向他应许

了一件事。彼得的论证有些复杂，但我们要仔细理解他的逻辑： 

第一步，彼得读诗篇 16 篇，发现大卫说“他的身体不会腐

朽”。 

第二步，但大卫的身体确实腐朽了。 

第三步，那么大卫一定是在以先知的身份说话，他所说的不

是关于自己，而是关于未来的某个人。 

第四步，彼得回到神的应许，神曾应许大卫，他的一个后裔

将永远坐在以色列的王位上。 

当人们最初听到这个应许时，可能会以为这意味着大卫的后

代会一代代地坐在王位上，世世代代相传。但彼得指出，大卫自

己已经看出，这个应许的真正含义超越了世俗的王朝继承。因为

流亡与亡国的历史已经证明，以色列的王位并没有世代延续。所

以，大卫明白，这个应许是指一位能永远坐在王位上的君王。而



如果这位君王要永远执掌王权，他就必须拥有永恒的生命。正因

为如此，大卫才写下：“你不叫你的圣者见朽坏。”大卫是在以

先知的身份说话，因为他知道神的应许，你的子孙要永远坐在你

的王位上。圣经没有告诉我们大卫是如何看到这一点的，也没有

详细描述他是以何种方式理解这一应许的。但彼得说，这个真理

在旧约中已经清楚地呈现出来了。 

因此，彼得在 31 节继续他的论证，大卫预见到了这一点，并

且指着基督的复活说，他没有被撇在阴间，他的肉身也没有见朽

坏。彼得最终的结论是：“这耶稣，神已经叫他复活了，我们都

为这事作见证。”换句话说，诗篇 16 篇的内容并不是在谈论大

卫自己，因为大卫没有复活。但彼得说，我认识一个确实复活的

人，我们亲眼见过。所以，这首诗篇实际上是在预言耶稣基督。

神藉着使他从死里复活，明确地表明了他的身份：这就是我的受

膏君王，这就是我的弥赛亚。 

那么，如何辨认谁才是那位应许的王呢？答案就是那位从死

里复活的大卫的子孙。彼得说，我们都亲眼见证了这件事，你们

也听说过。神已经作出了判决——耶稣是弥赛亚。而你们也作出

了判决——你们宣判他有罪，并拒绝了他。但是神藉着使基督复

活，明确地宣告了他真正的身份。你们所钉死的这位，就是弥赛

亚。你们雇佣罗马人，你们的仇敌，来杀害的这位，他正是以色

列的大盼望。你们是否曾有过那种心沉谷底的感觉？你是否曾挑

衅某人，却没意识到他真的会还手，然后突然意识到自己陷入大



麻烦？以色列民现在就正经历着这种感觉。以色列人曾做出一个

判断，但现在神做出了他的宣告。他们猛然醒悟到，他们犯下了

一个天大的错误。他们错过了神对以色列的应许，他们拒绝了救

赎。但事情变得更加严重。按照彼得的说法，事情远不止于此。 

请注意接下来的经文（33-36 节）：耶稣藉着复活成为基督（弥

赛亚），又藉着被高举成为主。彼得的意思是：你们已经糟糕到神

宣告耶稣是弥赛亚，但更糟的是，我还有更坏的消息要告诉你们。

他现在坐在宝座上，成为整个世界的君王。他已被立为审判者、

统治者，他拥有至高的权柄，而你们却得罪了他。你们可以想象，

以色列人听到这番话时的惊恐。他们开始意识到，自己做了一件

可怕的事。 

接着，彼得再次引用诗篇，这次是诗篇 110 篇。他说神曾起

誓，要让大卫的子孙登上王位。这已经发生了！彼得说，我们怎

么知道呢？因为圣灵已经降下，这就是证据！发生了什么事？请

看第 33 节：“他既被神的右手高举，又从父领受所应许的圣灵，

就把你们所看见、所听见的浇灌下来。”彼得对他们说，你们之

所以聚集在这里，是因为你们听到了这奇妙的声音。现在我要告

诉你们这声音的意义。这意味着，复活的弥赛亚已经被高举，坐

在王位上！我们如何知道他已被高举？因为他刚刚把圣灵浇灌下

来，你们亲眼看见，亲耳听见了！接着，彼得引用诗篇 110 篇：

大卫并没有升到天上，但自己说：主对我主说：你坐在我的右边，

等我使你的仇敌作你的脚凳。’故此，以色列全家当确实的知道，



你们钉在十字架上的这位耶稣，神已经立他为主为基督了！ 

你们注意到彼得一直强调，你们钉死了耶稣！然后他说，但

这是神对他的宣告。请注意诗篇 110 篇的意义。这首诗篇在整个

犹太历史中，一直被解读为弥赛亚的诗篇。它描述了神对以色列

的君王说，我要让你坐在我的右边，我要把权杖交给你，你将在

锡安统治，我要把你的仇敌都击败，万国都要降服于你。这正是

以色列所期待的，但这也是他们拒绝耶稣的原因，因为耶稣统治

的方式，竟是藉着死与复活！这看起来既软弱，又完全出乎他们

的意料。但彼得说，惊喜！你们所等待的一切，已经发生了。他

藉着死和复活，得到了权杖，如今他的统治已遍及全地。那首关

于以色列君王的弥赛亚诗篇，已经成就。他如今已坐在大卫的宝

座上，他如今坐在神的右边，而你们，却把他钉死了！神的判决

是：耶稣是主，是基督！你们的判决却是：他不配活在这个世界

上！ 

这就是彼得的总结：神已宣告他是主、是弥赛亚，但你们却

将他处死。这对你们来说，绝对不是一个好消息。然而，还有希

望！请注意 37 节以后的经文：判决可以改变！当以色列人听见这

番话，他们的反应是什么？他们终于明白了，他们终于不再迟钝

了！他们问彼得：“弟兄们，我们当怎样行？”如果我们犯下了

这样的罪行，我们能做什么？请注意彼得的信息没有改变。他传

讲的，正是施洗约翰的信息，也是耶稣自己所传的信息：悔改吧！

因为神的国近了！彼得说，悔改吧！因为国度的君王已经登基，



他的国度已经降临！但请注意，这意味着什么。尽管神是至高、

权能、圣洁、忿怒，他依然满有怜悯。彼得的信息是：你们的判

决可以改变。你们可以罪得赦免。即便你们是钉死基督的以色列

人，神仍然愿意怜悯你们。这就是神的恩典，神的怜悯。你们的

罪甚至是钉死荣耀之主的罪，都可以被赦免！如果你曾怀疑神是

否愿意饶恕你，请听这信息。神的恩典远比你的罪更大！你必须

听听彼得在五旬节所传讲的信息！如今，被高举的基督正在呼喊：

今天就是拯救的日子！我愿意赦免，即便是耶路撒冷的罪人，即

便是那些钉死弥赛亚的罪人。我愿意承担他们当受的忿怒，赦免

他们，只要他们呼求我的名，只要他们悔改，改变对我的看法，

为曾经拒绝我而痛悔，只要他们凭信心紧紧抓住我，我就要赐给

他们完全的赦免，我要接纳他们成为我的子民，成为至高神的儿

女。 

你看，这就是基督作王所带来的现实。他终将作为世界的审

判者再来，他已经复活、作王，成为万有的审判者，但即便如此，

他现在仍然在呼唤我们！他告诉我们，那本该加在我们身上的审

判，那临到以色列的罪责，那定罪的判决可以改变！那刑罚可以

由别人来承担！你仍然可以蒙受怜悯。只要你向那掌管审判大权

的主呼求怜悯，他必弯身施恩，凡求告他名的人，都必蒙怜悯！ 

亲爱的弟兄姐妹们，我不知道你正经历什么样的挣扎，但我

知道你一定会有挣扎。请记住，基督是满有恩典和怜悯的，他不

仅一次赦免你，而是要赦免你一生之久！因此，愿我们这些与以



色列一样有罪的人，这些同样因我们的罪而将他送上十字架的人，

愿我们在他里面找到盼望！因为这位弥赛亚、这位主、这位被高

举的君王，竟然愿意向呼求他的人施行怜悯！ 

让我们祷告。 


