
《出埃及记》系列讲 52 讲 

出埃及记 20：17，希伯来书 13：1-6 

不可贪婪 

普杰西牧师 2014 年 11 月 9 日 

王王兆丰译 校对 甘晓春 
healingwings.net 

 

今天早上，我们进入十诫的最后一誡“不可贪婪”。很多人

把这条誡命看作无关紧要，认为和前面的那九条相比，“不可贪

婪”算不上什么。谋杀、奸淫、盗窃、伪证等等是严重的刑事犯

罪，是大恶，而贪婪不过是心里想要不属于自己的东西而已，况

且也没人知道。为什么把这一条列入十诫呢？至少神可以用不同

的次序来排列十诫，把最严重的放在最后，达到高潮作用。 

但神的看法不同。使徒保罗并没有把贪婪看着是无关紧要的。

他在回顾自己一生的时候说，他是法利赛人中的法利赛人，希伯

来人中的希伯来人，自认为从小就爱神，真正地遵行了神的律法。

但论到了第十誡时，他再也无法自信下去，他坦承“这样，我们

可以说什么呢？律法是罪吗？断乎不是！只是非律法，我就不知

何为罪。非律法说‘不可起贪心’，我就不是何为贪心。然而罪

趁着机会，就籍着誡命叫诸般的贪心在我里头发动，因为没有律

法，罪是死的。我以前没有律法是活着的；但誡命来到，罪又活

了，我就死了。” 

https://healingwings.net/


一开始我们说过，十诫并不单单是只停留在字面。你可以去

查一查古代中东一带的法律条文，其中许多条都和十诫相似，有

些甚至比十诫的时间更早。但是，你找不到任何一本法律，其中

会有定人心之罪这一条。“不可贪婪”这条誡命告诉我们，神不

仅要求人外在的行为，同时神的目光也看透人内心的念头和态度。

十诫揭示我们不仅是外面犯下罪行，我们的里面是罪人。我们不

是这里或那里不小心犯了罪，而是我们的心思意念就是和神作对

为敌的，是和起初神造我们时的设计背道而驰的。 

我们会看到，第十誡事实上就是前九誡的总结。我们可以从

第一诫“在我面前不可有别神”来看。唯一能够真正遵守这条誡

命的人，是真正相信除耶和华之外，没有任何神；没有任何事情

可以与拥有、热爱、效忠这位造他的神相比。这是遵守这条誡命

的唯一方法。这位神是我们的希望、满足，我们所需的一切都在

他里面。 

现在让我们一起来学习这条誡命。什么是‘贪婪’？首先，

贪婪是指想要拥有属于别人的东西。有时我们容易把‘贪婪’和

嫉妒、贪心混淆在一起。它们很相近，但有不同之处。举个例子

说，你对某人的提升职称心里产生嫉妒，当听到那人升迁，心里

就不舒服，倒并不是因为你自己想升迁。而贪婪的人，不仅因为

你拥有的东西心里不舒服，他心里想的是把这东西占为己有。贪

婪和贪心也有不同之处。贪心的人只是一味地追求更多的东西，

到并不一定想要你的某一样东西。而贪婪则更具有针对性。他不



仅是想要更多的东西，而且是特别想要你所拥有的这样东西，或

者是这栋房子，这位妻子或者其它什么东西，是把目光注视在神

赐给他人的东西上。所以，贪婪是一项欲望的罪。简单说，这个

罪就是：我想要。。。。。你不必付诸行动，此罪已经发动了。这个

看上去没多大了不起的罪，事实上是其它许多罪的开始。它从心

里开始，最后便付诸行为。正如雅各书所教导的：“但各人被试

探，乃是被自己的私欲牵引、诱惑的。私欲即怀了胎，就生出罪

来；罪即长成，就生出死来”。根据雅各的教导，欲望或私欲是

众罪之源。 

‘贪婪’这个字第一次出现是在伊甸园里。《创世记》第二章：

“耶和华神使各样的树从地里长出来，可以悦人的眼目，其上的

果子好作食物。园子当中又有生命树和分别善恶的树”。这里的

‘悦人的眼目’这个词的根就是‘贪婪’。到了第三章，夏娃见

那棵树的果子好作食物，也悦人眼目，且是可喜爱的，能使人有

智慧。。。。你看，这里的‘且是可喜爱的’ 所用的也是‘贪婪(或

欲望)’一字的根源。(注：这里的英译是 to be desired to make one 

wise 或者 desirable for gaining wisdom， 即：能够使人产生想要

得智慧的欲望。因为语言的不同，合和本将其译作‘且是可喜爱

的’)。这颗树是神种在园子里的。神事先告诉亚当‘园中各样树

上的果子，你可以随意吃，只是分辨善恶树上的果子你不可吃’。

这棵树是属于神的，亚当和夏娃不能吃。然而夏娃看到这棵树上

的果子就产生了想要吃的欲望（贪婪），她把欲望对准了这颗不属



于她的、神说不可吃的树上。就像雅各所说，私欲即怀了胎，就

生出罪来，伸手摘了那棵树上的果子，吃了，又递给丈夫，他也

吃了。可见欲望不只是停留在心里，它最终会导致行动。人类的

诸般罪恶都是从这里开始的。大卫看到拔示巴，心里想要得到她，

对邻舍的妻子产生贪婪之心，于是就导致了奸淫、谋杀、假证等

一系列的罪， 其源头就是心里的欲望。 

贪婪在我们心里，是可以感觉得到的。当你看到别人蒙了祝

福，得到某样东西时，心里感到很不舒服，因为神给了他/她，却

没有给你。无论是在社交媒体上看到别人所拥有的、登出的好东

西，或者你还是单身的时候，听到朋友的订婚消息，你不是去祝

贺，而在心里不满，为什么这美事轮不到我？ 或者你听到某人继

承遗产得了一大笔钱，你心里愤愤不平，为什么我得不到？其它

诸如工作升迁、经济收入、妻子美貌、孩子聪明、等等很多东西

可以使你心里贪婪、口里抱怨。这一切都是从我们对神给我们的

份不满引起。 请听《威敏斯特信仰告白大要理问答》在这个问题

上的解释：问：第十誡禁止的是什么？答：对自己的现状不满，

对邻舍的善况嫉妒，并对他拥有的产生贪心邪情。 

在正确理解第十誡面前，哪怕是再好的好人，再善的善者都

站立不住。正如约翰·派博指出的：你是否思考过，十诫的开始

与结束几乎是同一个命令？‘在我面前不可有别神’‘不可贪婪’。

这是两个相同的命令：贪婪就是心里对除了神之外的一切东西的

欲望，对神不知足、不满意；贪婪是人心分裂成为两个不同的神，



这就是为什么保罗在以弗所书和歌罗西书两次提到说贪婪乃是拜

偶像。派博接着说，为什么？因为我们的知足应该是神自己，和

神给我们的份。一旦产生不满，就意味着你在对神说：你不知道

什么是对我来说最好的东西。我的生活应该由我自己来决定。因

为我配得、我需要、我想要这东西，但你却不给我。 

理查·巴克斯塔（注：英国著名清教徒神学家、牧师）在他

的基督徒生活手册里列出了 28 条贪婪的迹象。让我来念几条，好

叫我们认清自己在这条誡命上的罪：贪婪把我们肉身的富裕、享

受置于神和我们永远的喜乐之上；视物质上的富足为宝贵、至爱；

不满足我们所需要的物质，总想着要得到更多；不知足使我们的

心生痛苦、牢骚不满。 这条誡命是对我们美国基督教来说真是一

针见血，这不就是我们的生活方式吗？我们几乎可以听见自己的

惊讶：神啊，你真的这么要求吗？不可能吧？巴克斯塔接着说：

这个世界如此吸引我们，使我们的家庭，我们的日常对话把服侍

神、把我们的灵魂、把他人的灵魂放在了次要地位。 

也就是说，我们爱这个世界的任何东西都胜于爱神。我们的

选择要么是贪婪，要么是神。我们已经听到了这么多负面的东西，

还有没有救药呢？圣经明确教导我们，贪婪的救药是知足。保罗

说，我无论在什么境况都可以知足，这是我已经学会了。我知道

怎样处卑贱，也知道怎样出丰富，或饱足、或饥饿、或有余、或

缺乏，随事随在，我都得了秘诀。  

贪婪的罪常常是出于与人比较，我们看到别人所拥有的所享



用的，自己心里就不平，就起了贪心。甚至十分钟前你对自己的

环境、工作、经济收入还觉得满足，突然间见到别人所拥有的，

相比之下，你的就什么也不是，不满足之情油然泛起，神为什么

没给我这些呢？今天的广告成为这一项罪的利器。他们知道，只

要不断地煽起你的不满之情，他们就可以大赚。无论是你到身高

体重，你的容貌、你的智力、你的穿着，都可以成为你不知足的

原因，解决方法嘛，很简单：要舍得花，舍得消费。这个世界在

告诉你一个故事， 并通过所有的媒体向你重复不断地宣传：眼下

你就生活在这个故事里，假如你能购买、拥有这些东西，假如你

的身体、你的美貌能够达到这样的标准，那么你就会幸福，就会

快乐。你、 我，我们所有的人都被这个故事所试探。但圣经告诉

我们的是一个完全不同的故事，今天早上你坐在这里聚会，就是

在听这个不同的故事。有一位神，历世历代以来，他掌管人类的

一切活动；他在特定的地方，特定的时间造了你；让你生活在这

个特定的家庭里，给了你特定的恩赐，特定的钱财。这是一位满

有智慧的、美善的、充满爱心的神。问题是，你听的、你信的是

哪一个故事？主耶稣说“你们要谨慎自守，免去一切的贪心，因

为人的生命不在乎家道丰富”。耶稣是说，不要做愚人，被世界

的故事欺骗。一个人的生命和他所拥有的没有关系！ 

所以我们一定要抵挡那个故事，因为那是谎言。保罗怎么说

的？“敬虔加上知足的心，便是大利了”。保罗的根据是什么？

“因为我们没有带什么到世界上来，也不能带什么去。只要有衣



有食，就当知足”。希伯来书说“你们存心不可贪爱钱财，要以

自己所有的知足。因为主曾说：‘我总不撇下你，也不丢弃你”。 

这位创造万有的神说我总不撇下你，也不丢弃你，他是你的

父亲、你的丈夫、你的保护者。你还想要什么呢？神已经在基督

里把他自己给了你！你若跌入贪爱钱财的游戏里，那是多么愚蠢

的事啊。弟兄姐妹们，神教导我们，不要贪恋钱财，这是场致命

的游戏。 

让我来问你们一下：你拥有了神是否足够？你梦寐以求的、

拼命追求的，为了得到那些东西情愿离开神，难道真的就那么有

价值吗？神所给你的足以供应你的需要和你的得救。他知道你的

需要，因为他从创世之初直到世界的末了早就知道了。他给你的，

是为了你的好处，为了你永恒的得救；一遇上困难，你就因着自

己的近视、自己的愚蠢，为了要得到那些会被虫蛀、会被贼偷的

东西，竟然把神赐给你的份给扔到了脑后。今生是暂时的，你信

圣经的话吗？海德堡要理问答的第一问说的非常好。问：你无论

活着或死去，唯一的安慰是什么？答：我无论是生是死，身体灵

魂皆非己有，而是属于我信实的救主基督耶稣。我们被今天这个

看上去永远年轻的世界所迷惑，以为事情都没有尽头。可是你躺

在临危病床上的时候，你拼命挣来东西，或许是退休金或许是其

它什么贵重物品，对你来说还有什么意义呢？ 

我们为什么一个礼拜接一个礼拜来到这里聚会，来听同样一

个故事，来听福音的好消息? 因为这个世界是说谎的，我们的心



也跟着说谎。不信的话，你问问自己，这个礼拜里你所视为宝贵

的是什么，你对自己的配偶，对自己的孩子说的是什么，你为自

己的舒适花了多少时间，为他人花了多少时间？但神满有恩典地

把自己的儿子赐给了那些天天在那里公然违背这条誡命的人；他

放下了天上一切荣耀、富足，来到地上受苦，被人讥笑，最后被

钉了十字架。为的是替你我承受因违背这条誡命应受的惩罚。看

看他最后几年所过的日子，你一定会说，这可不是我想过的日子。

然而圣经并没有停留在十字架就完了。接下来的是复活，是升上

高天，成为万王之王。弟兄姐妹们，愿我们今天再一次把希望放

在这位赦免人罪的神，这位赐生命给信他之人的神；愿我们以他

给我们的份而知足。 

 

 

我们一起祷告。 


