
 

 

完全你自己的信心？ 

 加拉太书系列 9 

加拉太书 3：1~5 

维保罗牧师 2002 年 

王兆丰译  2004 年 
healingwings.net 

 

加拉太书  3：1~5 

“无知的加拉太人哪，耶稣基督钉十字架，已经活画在你

们眼前，谁又迷惑了你们呢？我只要问你们一件：你们受了圣灵，

是因行律法呢？是因听信福音呢？你们既靠圣灵入门，如今还靠

肉身成全吗？你们是这样的无知吗？你们受苦如此这多，都是徒

然的吗？难道果真是徒然的吗？那赐给你们圣灵，又在你们中行

异能的，是因你们行律法呢？是因你们信福音呢？” 

一位大学教授问他那些刚成为基督徒的学生一个问题：“你们

知不知道你们所进入的是什么吗？”他的问题里包含了他对基督

教的理解，我们有些人可能也有同感，那就是，一开始都说是白

白的恩典，但信了之后很快就成了负担，很快就受各种规矩的限

制。一开始都说基督教信仰是自由，进去之后才发现不是那么回

事了。 

教授的这种很不友好的查问却是有一定真实性的，这一直是

贯穿于教会历史中的两大廖误，今天更是盛行一时。首先，是向

https://healingwings.net/


 

 

人传讲福音但却不叫人悔改，耶稣在圣经里说，要计算一下代价

（路加 14：28）。但今天传的福音常常是没有叫人悔改的内容的

福音。 

第二个理由与我们今天早上学习的这段经文有直接的联系，

那就是向初信的人传达这样一种信息，人一定要有某种行为，并

不是得救后的必然果子，而是得救必需的行为。我身上表现出得

救的必然果子与这必然的果子是我想要得救的必要条件这两者之

间有着极大的差别。后者使轻省的担子成为重轭，并且常常使人

成为异端的奴隶（马太 11：30）。 

加拉太的圣徒们被迷惑，以为他们可以靠着肉体而不是圣灵

来得以完全。 

让我们来问几个问题： 

1、他们的迷惑是何种性质的迷惑？ 

2、保罗所说的完全是什么样的完全？ 

3、当保罗把肉体（也就是我们的努力）与圣灵对立起来时，

到底是什么意思？他是不是说我们不应该尽一切努力来过一种讨

神喜悦的生活？他是否说你们知道自己的努力是肉体上的，因此

不必那么竭力，那么认真吗？ 

下面我们就以简单地回答这些问题来作为今天的开始。 

这里，迷惑不是催眠术，也不是什么咒语，而是谎言。前两

章我们已经学到，在这整卷书里我们也都会看到，假教师们控制

了这些教会成员的思想。有人在那里传讲假的信息，把这些基督



 

 

徒引入歧途。请不要忘记，这些人最初受的是保罗的教导。这可

是一个很好的开头啊，但这里他们却被谎言给掳去了。这是对我

们每一个人的警告，最坚定、领受过最好教导的基督徒对于信仰

上的廖误也不具有免疫力，你没有这种免疫力，我也没有，神学

院的教授也没有。我们的本性里就有一种倾向，那就是：“我深知

道我心易变”，这不仅是在道德上，也在神学上。 

保罗所说的“完全”不是在信心里成熟，我们都需要在信心

上成熟。谁不需要变得更成熟、更有智慧、更明白神的话？保罗

在这里所针对的是那种认为人应该来完全基督在十字架上剩下、

未完成的那部分工作的观点。这就是他说“成全你们的信心”所

指的。这就是他在整卷加拉太书中所驳斥的异端，它今天仍然包

围着我们，是我们灵魂的仇敌。汉德里森说： 

“……帮助基督就是取代基督。” 

换句话说，假如你能对十字架上的工作作出点滴的贡献的

话，你就把基督从十字架上取了下来。在你的得救一事上，是没

有你一丁儿的份的。假如你以为有的话，保罗说那么你得救就是

徒然的，他说了不止一次，基督对你也就无用，十字架就是徒然

的了。 

当保罗将肉体与圣灵对立起来的时候，他不是说我们不需要

尽心尽意尽力爱神、爱我们的邻舍。这是耶稣明明教导的，但我

要来问你一句：这是律法呢，还是福音？很多人以为这是福音，

因为这是多么美的话啊。但这不是福音、是律法！这是神的诫命！



 

 

我们应当尽力去遵行神的诫命吗？当然应当！但这不是保罗在这

里所说的，他没有说我们不应当竭尽全力爱神、爱邻舍。他说的

是，人所能尽上的全部努力不能使我们向天堂迈出一步！或者如

这里经文上所说，对我们的称义没有丝毫作用。我们凭着自己的

努力对我们称义、得救所需要的是拿不出任何东西来的。在这事

上我们绝对需要靠神。所以，保罗在论到肉体与圣灵时，就是在

论到我们的努力与神所赐给我们的这两者之间的差别。他根本不

是在说我们不应当竭尽全力遵行十诫。他说的是，别以为遵行就

能被神称义，拿今天的话来说，就是你与神的关系好了。顺便说

一下，这种说法本身就是从新世纪（New Age）运动那里借来的，

它钻进了我们的教会。最近我在神学院的一份杂志是谈到一篇文

章，是关于我们怎样与神建立一个很好的关系，里面说的都是如

何默想、自律、听神的声音等等的东西。一句话，你怎样努力才

能有一个与神之间很好的关系，我给编辑写了封信，告诉他们，

在这整篇文章里对神的话语和神设立的圣礼竟只字都未提。里面

完全没有福音，丝毫没有提到你与神关系和好的唯一途径是因着

神的恩典，这一关系不在乎人的努力，而在乎我们知道、懂得神

为我们所做的。 

不过我再说一句，我的善行、我自己的感觉可以是我最大的

敌人。因为假如我以为自己在道德上达到了某种程度，可以对我

的救恩有贡献，那么我就为自己的毁灭开了门。 

下面我们来逐句地学习这些经文。 



 

 

3：1：“无知的加拉太人哪，耶稣基督钉十字架，已经活画

在你们眼前，谁又迷惑了你们呢？” 

“无知的”（愚蠢的“Foolish”），保罗在这里使用的可是个

贬低人的词啊！当圣经用“愚蠢”这个词形容人的时候，一般说

来并不是指某人的智力低下，而是指他们的道德低下（注：在中

国人一般的概念里，道德往往是以人的相对道德标准来衡量的，

因此我们常常把道德与信仰分隔开来。但基督徒说的道德应当是

以神在圣经里显明的旨意为标准）。既使是最聪明的人也常常被引

入愚拙的把戏里去，他不是说加拉太人中智商低于 80 的人，他是

在对全体加拉太教会的人说话。那些钻进来的假教师让人们都跟

着他们走，既然这是道德上的问题，这种无知、愚蠢就是罪的结

果。你想一想吧，人自以为自己所行的能够拿到圣洁到神面前来

炫耀一下，这该是多大的罪啊！你只要稍微知道一点儿这位神的

话，这种愚蠢简直就是疯了一样。你以为能够在这位圣洁、公义、

烈火一样的神面前站立得住？他的标准是完美，圣经教导说这位

圣洁神不能看罪恶。这种愚蠢可以表现在很多事上，过高地估计

自己的义是其中不小的一件。我们不知道自己是多有罪，我们不

明白自己的完全败坏，完全败坏（或完全堕落）并不是指我们都

坏到我们可能会坏的程度，而是人的堕落影响了我们人的每一个

方面。离开神的恩典，我们靠自己的意志决不能向天堂迈出一步。

我们整个人都被人类堕落所影响，无论是我的思想，我的意志还

是我身上其它的任何东西都是死的，唯有神能叫我活过来。 



 

 

前面我说过，“迷惑”不是指催眠术或咒语，而是谎言。这

里没有人在变魔术，保罗用一种有感染力的方法问：“谁”迷惑了

你们？他完全知道是谁在这些教会里推行异端，他会对付他们，

会毫不手软地对付他们。诚然，牧师们不应该进行不必要的争论、

辩论。老是挑毛病、找茬子不是一种好习惯。但是，让牧师们（包

括我自己）和基督教的媒体包括电台、书刊、电视等等在神的面

前负起会众、听众读者灵魂的责任来。生活在我们今天的这种离

经叛道的基督教文化里，我在讲台上不得不常常将指头指向基督

教媒体，因为今天的基督徒们受他们的影响比受他们自己牧师的

影响大得多。这是有原因的，牧师们一度曾经都是学者。今天，

学者们都在写书，开讲座。而站讲台的却没有多少知识，牧师们

也不认为知识有什么必要。我做牧师全时间事奉已经有二十多年

了。我告诉你们，今天我比当初更感到紧张，我倒不是因为在大

庭广众面前说话紧张，而是因为我在讲神的话。我二十多岁的时

候站在讲台上态度很随便、不在乎，其实我根本就不应该站在讲

台上的，我说这些并不是谦卑，而是对今天我们的基督教文化的

起诉。站讲台的人应该是圣经学者，当然还要有爱心、有品格。

你若到图书馆去走一走，读一读清教徒时代，宗教改革时代人们

的著作就知道了。我戴上老花眼镜，努力来理解他们所说的话，

你若读一下赫治的书（19 世纪美国著名神学家 Charles Hordge ），

他流利地掌握多种语言，我能跟上他所写的就已经很辛苦了。 

牧师们也应当向保罗一样来对付教会里的廖误和推进这种



 

 

廖误的人，因为这些人是要把教会从顺服真理上引开了去。 

保罗并不是说加拉太人亲眼见到了基督钉十字架，他们不在

场。他是说他所传讲的、所写下的就是在传讲、在活画基督和基

督被钉十字架，这里又是一个向牧师们的挑战，（我提出牧师们，

好象你们底下在座的都是牧师似的，但你们对我也应该有此要

求。）我们不能依靠图画、像片，因为它们违反第二诫。基督被钉

十字架的画根本做不到保罗所活画的基督被钉十字架。基督的画

像所起的作用正好相反，因为没有任何一幅能够代表基督，必定

把基督变了形，这是必然的事情，耶稣的画像代表的必定不是真

正的耶稣，因为我们不知道他长的模样，我们看到的都是艺术家

所想象出来的。 

保罗在这里说的是，他写给他们、告诉他们的是基督钉十字

架所成就的，也就是说，他告诉了他们基督钉十字架是怎么回事。

所以，对于一个传道人来说，描述基督钉十字架就是描述基督钉

十字架所成就的，这是一个挑战。加拉太教会所犯错误的恶毒性

质，就是他们很快就从基督钉十字架的赎罪有效性这一荣耀的真

理上离开了去。保罗是在说，我已经把基督钉十字架和所包含的

一切都已经告诉你们了，你们怎么能从这上面走开呢？你从生命

之泉走开，想要在这些破了的井里解渴。你们难道不明白神恩典

的丰盛？你们岂不知道十字架的大能？正确地理解十字架就是懂

得十字架在拯救一个人灵魂的事上不需要协助。你可以整天站在

耶稣被钉十字架的雕像前，但却根本不明白这是怎么回事。当十



 

 

字架被正确宣讲时，它的大能就是人唯一的希望，这就是为什么

信道从听道而来，而不是多媒体表达，也不是舞台表演。这些正

是前些时候我们这里非基督教的地方报纸撰文批评的。 

3：2：“我只要问你们一件：你们受了圣灵，是因行律法呢？

是因听信福音呢？” 

这里保罗可能想到了新约初代教会诞生时期圣灵所行的神

迹奇事，神将他的灵浇灌下来，当然不是因为这群犹太人律法守

得那么好。你们明白保罗所说的吗？他说，“你们有了福音、神的

祝福临到你们，是因为什么？是因为你们律法遵守得好吗？还是

因着信？是因为你们行得那么好，还是因为神如此美善？”他虽

然是在说圣灵的奇迹般的恩赐，但不是说神观看人类，看了谁最

好，他就将他的灵浇灌在他们中间。更具体地说，保罗说的是重

生，是神赐下圣灵，打开我们的眼睛，叫我们看到、知道、接受

十字架的直理，从而在神面前被称义。他是说，“当你们得救时，

看上去你们知道那是因着神的恩典，但现在你们正在失去这美好

的信息，因为你们现在变得那么好了，因为假教师影响你们。”无

论如何，福音绝不能被传成这种样子，福音不是神对我们的反应。

这不是福音。福音是什么？是神救我们！我们常常听到的福音里，

我们成了主动的，神成了被动的。当然啦，他说，“凡愿意相信我

的人…..。”于是他就让我们来决定，但问题是，假如让那些凡凭

自己意志的人自己做决定，人在自己的本性里永远不会愿意来信！

为什么？因为圣经明明宣告“没有寻求神的，一个也没有”（罗



 

 

马书 3：11）“我们都死在过犯罪恶之中”（以弗所书 2：4）。“信

心的创始者”（希伯来书 12：2）。“或者神赐给他们悔改的心，可

以明白真道。”（提摩太后书 2：25）。神差遣他的灵不是对人的决

定作出反应，而是在我们里面造成我们对他的反应。（注：维牧师

这段话是从约翰福音 1：12 节开始的，很多人常常引用这句圣经

来证明人信主是凭自己的意志。但他们却不看下面一句 1：13：“这

等人不是从血气的，不是从情欲生的，也不是从人意生的，乃是

从神生的）。 

我们要为这种对福音的认识，这种类形式的传福音担心，那

种把人的得救看作是神与人合作的观点是异端。救恩单单出于神，

这就是为什么我们称赞神，我们没有任何夸口的能力，这就是保

罗所针对的加拉太教会的问题。他们以为他们可以提供能力好叫

神赐圣灵下来。我们若从救恩的顺序上说，是神差遣圣灵，赐给

他们信心，神以此信心称他们为义，正如他称我们为义一样。 

保罗在这里说他们的记性太差，提醒大家一下，保罗的信是

写给基督徒的。既然我们的得救完全依靠神，那么我们在此救恩

中能够坚忍下去靠的当然也完全是神，我们每时每刻都需要耶稣

基督。你有没有受到过这样的教导，说除非你的祷告默想时间有

一定长度，除非你的行为达到某个高度，神是不愿意接纳你的？

让我先来声明一下，我决不是在这里否认祷告默想、不是反对好

行为，这些当然是好的，我们应该效法基督。但这些事不是为了

使我们被神称义，而是被称义后的果子。把这个关系给颠倒过来，



 

 

就是灾难、毁灭。 

我希望你初信之时与神的和好，你的平安靠的是基督已经完

成的工作，正如每次我们聚会，总是以读一般圣经开始，因为人

与神的关系是从神天始，他首先向我们显示他的荣耀，我们的反

应就是认识到自己的罪，认识到我们需要救主。这就是以赛亚第

一次见到神的时候所发生的事，神在按立以赛亚为先知的那天，

将他提升，向他彰显荣耀。以赛亚所能拿得出来的只有一句话“我

有祸了！我灭亡了！因为我是嘴唇不洁的人，又住在嘴唇不洁的

民中，又因我眼见大君王万军之耶和华。“（以赛亚 6：5）他连诗

歌都没唱，他没有加入天使的合唱，他没有以赞美开始，他第一

件事是认罪，然后天使用火剪从坛上取下红炭沾了他的嘴唇，洁

净了他的罪。在他的罪孽被除去之后，他才说，‘我在这里，请

差遣我。”人的努力、人的行为什么都不是，直到神先拯救了我

们，先称我们为义。这永远不会改变，保罗视与此不同的思想为

全然的愚拙。他又一次用了“愚蠢”（合和本译作“无知”）这个

字，又一次斥责他们，这些加拉太人愚蠢地以为他们自己可以来

使自己的信得以完全，我把今天讲道的题目就起作为《完全你自

己的信心？》。 

当我们以为自己可以来完成基督在十字架上未完成的，那是

何等的愚蠢啊！我们当然知道，我们应该追求完全，追求完美，

竭力顺服神。但这卷书不是关于成圣的，不是论到我们应该有多

好。这卷书是关于称义的，是关于基督有多好。耶稣没有在十字



 

 

架上留下任何未完成的工作，我们什么也不能加添上去，他说“成

了”。一个人可以在成熟程度上、在智慧上长进，但他决不会长进

到一个地步他不再象初信之时那样需要基督了。真正的成熟能够

使人更明白我们自己的败坏。我十几岁信主的时候，并没有捶胸

哭喊“我是个何等可怜的人啊。”我不知道自己是如此败坏，我听

到的福音是说能得到更丰盛的生活（注：英文生命与生活是一个

字 Life），当时我想，我的生活相当不错了，只不过我对自己的败

坏不知道不明白。但我告诉你们，从那以后我渐渐地越来越明白

这点，就是再过一万年我也不可能认为离开基督的十字架，我可

以在神面前站立得住，人的成熟是让人更有道德，使人更知道自

己的败坏。自以为敬虔决不是成熟，当你感到你的行为在神面前

称义没有问题的时候，你是走进了极其邪恶的地方。我们要把有

些概念弄清楚，神说，约伯是个义人，我们在圣经中常常看到这

种对人的夸奖，我们说的败坏不是让我们对别人说，“你真是恶心，

可恶。”就我自己看，我们教会里的人实在都是很好的人，但站在

耶稣旁边的时候，他们就开始褪色了。我们不可忘记，我们说的

是在神面前称义。我们都是罪人，正如以赛亚所说，我们的义就

如污秽的衣裳。耶利米说，我们的心都坏到极处。这就是为什么

成熟使我们更知道我们是多么需要十字架。你觉得对十字架的需

要哪个更大，是初信之时还是现在？若是前者，你大概根本就不

明白。那么，我一定要来敦促你求告主的名，求他打开你的眼睛，

看到你的不洁，看到基督的圣洁，在他那里找到你的安慰，信靠



 

 

他，因为他已经战胜了灵魂的仇敌，这是好消息，这是福音。 

3：4：“你们受苦如此这多，都是徒然的吗？难道果真是徒

然的吗？” 

翻成“吃苦”的这个词的另外一个意思是“经历”，当然有

些基督徒的确是受过逼迫的，保罗对这些教会感到失望或有挫折

感。我们从他的这句话上都能听出来，不是吗？当然，这是一种

父亲般的失望。他们忘了前事，转离了开去，所以，教会一定要

重复不断地讲最重要的事情。教会应该有经常性的分领圣餐，经

常性地宣告神赦罪的恩典，不断地教导因信称义，因为我们都容

易忘记。我们真是这样，若我们六个月才领一次圣餐，我们就会

忘记，为什么领圣餐那么重要，我听到过相反的观点，他们说：

“每个礼拜领圣餐就失去了其意义。”假如我对妻子说，“以后我

不再每个礼拜对你说‘我爱你’了，每年对你说一次吧，因为我

不想失去它的意义。”你们知道这会带来什么样的后果。我们每个

礼拜领圣餐这件事，是告诉每一位在座的，这是我们应当经常思

考的事情，这圣餐代表了什么，领圣餐是什么意思，这是教会存

在的最重要的原因。饼与杯，身体与宝血，这为什么那么重要？

这是个很好的问题，你们的牧师应该来好好地回答这个问题，你

们作家长的应该好好地来向孩子们解释，这些关乎我们信仰的最

重要的事必须常常摆在我们面前。 

3：5：“那赐给你们圣灵，又在你们中行异能的，是因你们

行律法呢？是因你们信福音呢？” 



 

 

这是一句总结性的话。让我也来总结一下今天的讲道，无论

你是谁，是作长老的也好是刚信主的也好，我们都应该牢记，我

们永远都不可能站立在神的面前获神的好感。这是不可能的事。

在我们还做罪人的时候，当我们完全背逆神的时候，他爱了我们，

救了我们，我们不可能让神爱我们更多救我们更多。你不能帮助

神来救你，我们对自己在神面前被称义不能加上任何的一点东西。

正因为此，我们高举十字架。我们能向神献上的唯一的祭就是颂

赞与感恩。 

 

 

 

完 


