
 

 

希伯来书系列讲道 14 

更美的祭司 

希伯来书 8 章 1~6 节 

普杰西牧师 2008 年 1 月 13 日 

甘晓春译 2025 年 5 月 21 日 
healingwings.net 

 

你们当中有很多有小孩的，应该都经历过这一点，如果你亲

身经历过，也会在某种程度上成为它的“受害者”，那就是你们孩

子在母腹里的早期照片——超声波图像。我相信你们很多人都很

熟悉。那是一张小小的黑色照片，看起来像一颗豆，但对那些骄

傲的父母来说，那是一个非常重要的时刻，当这张照片出现时，

他们会把它挂在冰箱上，或者带到教会，大家都会指着说，这就

是肚子里的孩子。这是件荣耀的事情，它见证了那个活生生的生

命，是神赋予的生命，孩子正在母亲的子宫里成长。它帮助我们

看到孩子的一些特征，比如头、胳膊和腿——至少告诉我们照片

里有这些东西。我自己倒是看不太清楚，除了能分辨出头。我当

时确信我们的第一个孩子是男孩，因为我觉得我会看超声波图像，

结果竟然是个女孩。这说明那些照片告诉不了太多，只是未来事

物的朦胧影子，但对父母来说，这是非常重要的事情，是一张美

丽的照片。当父母们给我们看这些照片时，我们点头微笑，鼓励

他们，也为他们感到高兴。 

https://healingwings.net/


 

 

但当孩子出生后，超声波图像就不那么重要了。我不知道有

哪个父亲还会把那张照片放在钱包里带着去出差，说“这是我的

孩子”。孩子出生后，这些照片就被收起来了，你开始享受现实，

享受面对面的经历，那个真实的孩子就在你面前，有个性，有名

字，现实远比那朦胧的影像更丰富，模糊的超声波图像比不上真

实的孩子。 

这正是希伯来书的作者想要向教会见证的。当这群会众努力

紧紧抓住他们的基督、他们的主和弥赛亚时，他想告诉他们，他

们现在拥有了那一位真正的，过去的东西都只是那荣耀之物的影

子。 

作者面临的难题是：当你我有了自己的孩子，孩子就在我们

眼前，我们可以看到他们，可以抱他们，所以那些图片就不再重

要了。但对于这群犹太会众来说，并非如此。他们曾经亲眼见过

帐幕、圣殿、祭司和献祭的荣耀，现在被告知有比这些更伟大的

东西，那个东西在天上，他们看不见，摸不到，尝不到，感受不

到，他们必须凭信心相信有更荣耀的事情发生了。 

因此，希伯来书的作者想邀请他们，也邀请你，进入天上的

圣所，去看那属于你作为神儿女的权利——基督在天上为你正在

做什么，祂是谁。他想给你们呈现一幅画面，用耳朵去“看”—

—让你们凭信心接受。信心是通过听道而来的，通过神的话语而

来的。他要告诉你，天上的真圣所发生了什么，好让你们把救主

所呈现的荣耀当作真实、确实而且更美好的东西来接受。 



 

 

这些一生忠心的犹太会众，他们一直在一个地方敬拜神。他

们亲眼见证过祭司职分，他们通过祭司和所献的祭与神相通。他

们的整个身份认同都在于他们的传统、他们的所在地以及作为神

子民所行的事上。但如今新事已经来临，他们需要凭信心去相信。

许多人在这条路上跌跌撞撞。他们被诱惑转回到那些他们能看见、

摸到、尝到的东西。他们被自己的家人和社区羞辱，劝他们回到

旧约所见证的光景。他们也遭受来自外面政府和教会（至少是会

堂）的逼迫。所有这些压力使他们想要退回到那个他们能看见的

宗教里。 

希伯来书作者教导他们和我们，告诉我们当时代改变、基督

降世为人，带来新的事工时，回到旧事就好像为了孩子的超声波

图像而放弃了孩子本身。回到比救主所带来的荣耀软弱贫乏的旧

事，这是多么荒谬。 

今天早上我想让大家看到两件事，我们只会讲前六节。在这

前六节中，我希望我们能看到两件事：第一、被高举的大祭司。

注意第一节他说的话： 

“我们所讲的事，其中第一要紧的……”，这很清楚，希伯

来书作者在这里说的，无论具体是什么，都非常重要。 

这本书是一个劝勉，鼓励会众在各种逼迫、苦难和考验中，

继续在漫长的信仰旅程坚持下去。作者劝勉说：如果你们能明白

我教给你们的，如果你们凭信心接受这些，你们就绝不会放弃，

也不会满足于软弱无力的东西。你们甚至愿意为此流血牺牲，只



 

 

要能明白并相信我所说的。 

有意思的是，作者要说的不是一个单一论点。你会注意到他

的论证直到第十章第十八节才结束。这是一个连贯的长篇论证，

和第七章关于祭司职分的内容相关。他不是说“我现在只讲这一

个重点”，而是说他谈的这个主题是整本书的总结：你们拥有一位

这样的大祭司。 

这位祭司，就是诗篇 110 篇所讲的那位。希伯来书第一章第

十三节提到，儿子被高举，坐在神的右边，他引用了诗篇 110 篇。

第五章又引用诗篇 110 篇，说明基督具备祭司资格，是按照麦基

洗德的等次成为永远的祭司（第七章第 17 节和第 21 节也引用了

诗篇 110 篇）。基督的祭司职任优于旧约的利未祭司，因为祂是永

远为祭司，并且神对祂起了誓，永不改变，这与利未祭司不同，

利未祭司现在正被替代和淘汰。诗篇 110 篇以及基督作为祭司的

职任，是作者的主旨所在。如果我们能理解这一点，他说这会帮

助我们在苦难中有耐心地走下去。 

在今天的经文里，他说：“我们有这样的大祭司，已经坐在

天上至大者宝座的右边。”这显然是对诗篇 110 的引用：耶和华

对我主说，你坐在我的右边，等我使你仇敌作你的脚凳。这两幅

画面，王与坐宝座的祭司，在诗篇 110 中合二为一。这个论点会

在第十章结尾再次出现。 

这本书的主题是劝勉，针对挣扎中的人，他确信他们只需要

抓住这个美好的福分，用信心全心相信耶稣就是神所说的那位救



 

 

主，不管环境多么艰难，他们仍会有耐心坚持到底，像从前的信

心先父们亚伯拉罕、以撒、摩西和挪亚一样。 

总结一下作者的主题：我们现在有一位像诗篇 110 所描述的

那样的祭司，教会有这位祭司代表我们事奉神。这位祭司与我们

相同，能体恤我们的软弱，已经穿过诸天，进入了至圣所，永远

为我们代求。 

作者想让我们明白的主旨是：你们有一位永远忠信的大祭司，

已经进入神的圣所，坐在那里为你们事奉。这是整本书试图阐明

的要点。这位大祭司永远不会被撤换，永远不会死，不需要多次

献祭，永远为我们代求。这样的看见会使你们的信仰根深蒂固，

直到世界的末了。 

他说：“我们有这样的大祭司，已经坐在天上至大者宝座的

右边。” 他请我们凭信心看这幅画面：他坐在神荣耀的宝座旁边，

与至高者面对面，祂就在那里。我们有这样的祭司，他是我们的，

不是为别人远远地事奉。他属于教会，属于我们这些子民。 

对于那些犹太信徒来说，有许多的质疑。是否应该放弃一切

去忍受辱骂、苦难和痛苦，却只为了一个童话故事？是否该回到

从前那至少能看见、有真实动物献祭的祭司职分？那时他们曾感

觉良心安宁，神也看顾那旧约。但现在身处逼迫之中，这真的是

神的旨意吗？基督真的是弥赛亚吗？当全世界都与我们为敌时，

他说：你们现在跟我一起看天上的事情吧。 

基督在那里，他正坐在父神旁边，作为一位被立为王的祭司，



 

 

他属于你们，属于教会。注意他在那里所做的事，他是代表你们

作执事。有趣的是，这里用的“执事”一词，就是英语中“liturgy”

（礼拜仪式）一词的来源。这个词在这段经文中特别强调的是“公

共的服侍”，是祭司代表百姓公开执行的执事，而不是私下或幕后

所做的一般祭司职分，是公开代表百姓所做的献祭祈祷。 

你有一位祭司，他在天上的圣所里为你们服侍，行他的职责。

这里特别指出，他是在神所设立的真帐幕中服侍，不是人手所建

的。我们以后会详细谈这个，但先注意基督服侍的位置——他是

在天上的圣所，也就是希伯来书作者所称的“真正的圣殿”或“真

正的帐幕”。 

旧约清楚告诉我们，神的宝座在天上，诗篇 11 篇和其他经文

都说明神坐在天上掌管万国，但同时也表明他的宝座所在之处就

是他的同在，就是他的圣所——至圣之地。你可以在以赛亚书第

六章看到这个画面：当以赛亚看到天上的异象时，他说，“我见

主坐在高高的宝座上”，说明以赛亚被带进天上的圣殿，看见神

坐在那里掌管万有。他还说，神的衣裳充满了圣殿的荣耀。 

所以，以赛亚看到神在他的王宫中，这个王宫也是圣殿，是

神受敬拜的地方，是神同在完全显现的地方。我们的祭司基督正

在那里服侍，就是神的真居所，他的同在永不离开。天使长和众

天使以及所有成圣的人都在那里荣耀赞美神，没有污秽能进入真

正的至圣所。 

耶稣已经坐在宝座旁边，他不是等在外面，也不是像旧约祭



 

 

司那样一年只能进去一次。旧约祭司在至圣所里永远不能坐下，

甚至他们衣袍上的石榴铃声一停就知道献祭没有蒙神悦纳，人当

场死在神面前。但我们的祭司坐下了，且是永远坐着，坐在君王

的宝座上，在我们神的圣殿中。 

为了激发信徒的信心，他向你们基督徒呈现了这位大祭司：

你们拥有这样一位大祭司，他代表你们在天上服侍。作者向犹太

会众说，你们要预备祭物，要亲近神，我告诉你们，你们已经拥

有了。我们有这样的大祭司，他正坐在父神旁，行他的祭司职分。 

这对我们很重要，我们都需要能进到神面前的路，这条路自

从人类在伊甸园犯罪以后就被隔断了。我们需要这条路，需要神

的恩典。希伯来书作者告诉我们，这条路已经有了，耶稣永远站

立在那里，完美地履行他的职事。亲爱圣徒们，你们凭信心被带

入那天上的场景，所看到的是属于你们的。 

我坚信，如果我们真心信靠并领受这真理，将使我们的信心

坚定到底。接下来几章，我们将详细解释基督在天上服侍的样式

和内容。我忍不住想提前透露许多，但我们以后会慢慢看。 

首先，我们看到一位尊荣的大祭司。接下来，3 到 6 节，我

们会比较这位尊荣的大祭司和旧约祭司的服侍。首先作者指出两

者的相似之处：每位大祭司都是奉差遣献祭物和礼物的，所以这

位大祭司也必须有可献的。基督这位大祭司和旧约祭司一样，都

必须献礼物和祭物。 

我们在第五章第一节学到，这些祭物都是为了罪的缘故，祭



 

 

司献祭是为了平息神对百姓罪的忿怒。旧约的大祭司带着祭物来

献祭，基督也一样，他必须有献上的祭物。后面章节会更清楚说

明，特别是第九章，这祭物就是他自己。 

我们开始明白作者要讲述关于律法的争论：为什么律法作为

前约必须废去，因为按律法基督甚至不能作大祭司。他们的服侍

地点不同，旧约祭司在地上服侍，按照新约基督在天上服侍。服

侍的场所不同：他们在地上的帐幕服侍，基督在天上的帐幕服侍。

这些地上的祭司和帐幕都是天上事的形状和影像。他说摩西被吩

咐要“照着山上所指示的样式”，包括做帐幕和祭司的服侍，都是

天上事的形状和影像。 

这对我们很重要，因为这本书将带我们深入理解天上的真情

实景。出埃及记第 25 章说到帐幕及其陈设，我们今早读到的约柜、

施恩座、陈设饼桌等，都是神指示摩西做的。神显明给摩西的，

是天上物件的模样，让他在地上做一模一样的帐幕。所以一方面，

帐幕是好的，因为它是神所命定的，是神居所的模本，是天上敬

拜的复制品。它是好东西，但问题是当真的来了，复制品该怎么

办？ 

正如今早我们所用超声波的比喻，这些人的挣扎正在于此，

他们知道律法是圣洁的，知道帐幕是神圣的居所。设想你是犹太

人，帐幕象征神与他百姓同在，带领他们走过旷野。如果你想知

道神在哪里，就要知道帐幕在哪里。最后，当他们有了圣殿，神

的同在一直在那，直到百姓极度背叛，神的同在离开了圣殿，全



 

 

国哀哭，荣耀离开，他们被赶出地，失去了敬拜之地，失去了神

的同在，失去了亲近神和赎罪的路。 

他们的生命完全系于敬拜之地，甚至流亡时渴望回到故土，

重新拥有圣殿，能再次正当地敬拜神。在以色列，敬拜之地的重

要性无比重要。 

现在基督来了，就好像神降临地上帐幕，荣耀之光显现天上

事物。神的荣耀通过耶稣基督亲自降临，最终升天回到天上的圣

所。现在他说，那些过去的都只是一些象征图画，帮助你们预先

看见将要发生的事情。而现在，那将要发生的已经来了，时代已

经改变，那些象征图画就不再有用了，我们不需要回去看那些旧

事了，因为真正的已经来了。 

还记得耶稣和那位井边的妇人说的话吗？她是撒马利亚人，

向他提出了一个很重要的问题：我们应该在哪里敬拜神？哪个地

方才是正确的敬拜之地？这是当时最重要的问题。这也是犹太人

讨厌撒马利亚人的原因之一：一是因为他们的种族混杂，二是因

为他们敬拜的地方是在基利心山，而不是耶路撒冷。所有真正敬

拜神的人都知道，耶路撒冷才是正统的敬拜之地。 

耶稣告诉撒马利亚妇人：“你们所拜的，你们不知道。”他先

告诉她，如果你要正确地敬拜，就应该在耶路撒冷，因为那才是

正确的地方。但接着他说，有一个时候将要到来，现在就已经到

了，那时你们不必在耶路撒冷的这座山上敬拜，也不必在基利心

山上敬拜了。 



 

 

耶稣说，历史上曾经有一段非常重要的时期，你必须通过会

幕、圣殿和祭司来接近神，且只能在耶路撒冷敬拜；但他也说，

有一刻到来了，就是他的降临，真正的大祭司进入了真圣所，这

时候你不必依赖任何地上的山了，因为真正的山已经设立。以前

所有的象征和图画都不再有用，因为我来了，我把真的带给你。 

对我们来说可能有点难，因为在美国，我们看不到每条街上

都有神龛、圣殿和会幕。你去天主教国家，也会看到神圣的地方

和圣地。再想想别的宗教，比如伊斯兰教，他们对圣地的概念也

非常重视。古代近东，旧约时代常有人上到高处敬拜假神，古代

希腊罗马世界也是设立了各种神庙和圣所。犹太人不断与这些周

围的世界争辩，坚称只有耶路撒冷才是唯一的敬拜之地。 

然后弥赛亚来了，说：“耶路撒冷不再重要了，圣殿不再重要

了。”这对犹太人来说是非常难以接受的。那些跟随基督的犹太人

被视为叛徒、亵渎者和背弃信仰的人，因为他们离开了那个地方

和祭司，转而跟随基督——那一切旧象征的终极实现者和真理。 

作者这样写，是想让他们看到新事物的荣耀和伟大，与他们

想要回去的那些软弱之物相比，那些旧的虽然曾经是好的和圣洁

的，但现在已无用，比不上进入神的真圣所，站在神宝座前，亲

近神的同在。旧的会幕看起来简直算不了什么。 

请注意他所说的极端程度，可能你一开始没注意，但请仔细

听：第二节说基督是在主所设立的真帐幕中服事，不是人所支的

帐幕。第九章十一节说基督是将来美使的大祭司，经过那不是人



 

 

手所造，更大更全备的帐幕，不是属于这世界的。 

他用了“人手所造”的说法，这会让人联想到什么？在旧约

里，人手所造的往往是偶像和假神庙。神不断责备以色列人，告

诉他们：你们敬拜人手所造的受造之物，而不敬拜你们的创造主

耶和华。现在来到新约，说，你们继续在旧的圣殿敬拜，其实也

是偶像崇拜，是拜假神，因为你们离弃了那真正的神，他借着耶

稣基督已经来了。 

你看新约的消息有多么震撼！基督可以说：耶路撒冷这座城，

这座圣殿已经不再是救恩的关键，已没有地位。真正的山、真正

的耶路撒冷、真正的宝座和真正的祭司都已在天上设立。 

这就是神当初向摩西展示山上的异象的意义，让我们得以预

览未来的真实。但如今真的已经来了，再回去看那些象征就是严

重的偶像崇拜。对犹太人来说，曾经美好圣洁的东西，如今却成

了偶像。如果他们不接受耶稣，一切美好事物的总结和实现者，

他们就永远无法得到生命。神不允许我们依赖任何其他东西、任

何地方或任何人，唯独依靠这位被高举的王和大祭司，我们的救

主。 

所以作者鼓励我们仰望荣耀，看基督在真圣所中坐宝座，常

常为我们代求，远胜那旧的仅是形状和样式的祭司制度。他还说，

你们有一个更美的约，因为它建立在更美的应许上。第七章提到，

旧的利未祭司制度不是建立在誓言上，而是人手造的；而新的祭

司和敬拜，是建立在神永不改变的誓言上：“你是永远为祭司。”



 

 

这是一个永不改变的誓言。 

新约中，神要把律法写在我们心里，使我们认识他，从最小

到至大的都认识主。这是远超旧约的应许。旧约终被废弃，你们

已经来到更美之中，因为你们有更美的祭司和君王，做了你们与

神之间更好的中保。摩西曾为悖逆的百姓求情，但你们有一位更

好的中保——基督，他永远坐在神的宝座前，带着自己的祭物，

为你们代求，求神怜悯接纳你们为自己的子民。 

这就是神要给他的子民的确据、信心和盼望：通过耶稣基督，

你们现在可以直接来到神面前，这种父子之间的关系永远不会像

旧约时代那样破裂。新约更加稳固，祭司职分永远长存，基督永

远在神面前，永远为你们献祭。我们有这样一位伟大的大祭司。 

作者知道他们对旧事物的爱和怀念，但他坚信，只要他们真

正看见所赐给他们的更美之物，就绝不会回头，因为与神真实的

同在相比，那些旧物都是软弱的。 

在这条通往应许之地的路上，充满挣扎、试炼和试探，作者

相信他们会坚忍到底，因为他们有一位在天上为他们代求的祭司

——耶稣基督。耶稣昼夜在神面前为你们服事，这是你们的保证

和盼望，是你们的信心所在。 

不像旧的会幕和祭司已经废弃、永远不能恢复那样，你们的

大祭司现今就在神面前，永远蒙悦纳，你们也永远被神悦纳。在

那里，你们是圣洁的，是神所爱的子民。只要你们信靠这应许，

就能在今生的艰难中持守到底。 



 

 

让我们祷告。 


