
希伯来书系列讲道 26 

仿佛已死的人 

11：22 

普杰西牧师 2008 年 6 月 1 日 

王兆丰译 2023 年 3 月 校对 甘晓春 
healingwings.net 

 

我想你们大家都知道海德堡要理问答第 1问 

问：你无论是生是死，唯一的安慰是什么？  

答：我无论是生是死，身体灵魂皆非己有，而是属于我信实

的救主耶稣基 督。他用宝血完全补偿了我一切的罪债，并且救

我脱离了魔鬼的一切的权势；因此，他保守我，若非天父允许，

我的头发一根也不会掉下；他叫万事互相效力，使我得救。故此

，他藉圣灵也使我有永生的确信，并且使我从此以后甘心乐意地

为他而活。 

奇妙的问题，美妙的答案。 

无论是生是死，你唯一的安慰是什么？对我们每个人都一样

，这安慰不仅是在临死之前，也应该是在今天生活之中，你晚上

在床上睡不着的时候，那使你担心的是什么？今天早上我们要来

学习的希伯来书 11 章，就集中在这件事情上面。死亡会来临，

但我们的生命最后都会从复活中重生；根据神的应许，死亡必被

重生战胜。并且，希伯来书也教导我们，今生应对如何生活，今

https://healingwings.net/


天应当如何生活。神不仅叫我们脱离死亡，今天我们活着也是为

那将来的复活，我们是一群瞩目未来的人，知道神必使我们复活

进入新天新地，得到新生命。我们的生活应当向世人见证，有超

过眼前超过今天的事情，将来必将来临。我们的生活见证是什么

？你的生活见证是什么？不单单是在濒死床上的见证，而是每一

天的生活的见证。当账单来了，你不知道自己怎么能够支付的时

候；你的见证是什么？你的某个罪辖制你的时候，你的见证是什

么？你的思想，你的言行给别人作的见证是什么？你喜爱的是什

么？你的安慰来自何方？你对自己生活中遇到各样事情的反应是

什么？神的护理之工带进你生活里的难处，疾病，不幸，你的态

度就是给别人的见证。这一切都关系到你对未来，对复活的态度

。你对这位圣约之神的信仰如何？在上述这些事情临到你的时候

，你能不能见证说，神是信实的。或者你还是说，神肯定遗弃了

我。 

无论是生是死，你的唯一安慰是什么？让我们一起来看那些

我们前面的圣徒们的生活与见证。他们被放在这个世界的压力锅

里，请听他们关于这位圣约神的信实的见证，他是多么可信靠。

无论他的护理之工带给你什么，他永远是值得信靠的，他的信实

大过你一切的挣扎。无论是死是活，当我们信靠我们救主的时候

，确实可以得到安慰。上几个礼拜我们学习了希伯来书 11 章的

前半部分，第8-10节，13-16节。你们都还记得，这些经文主要

集中在旧约以色列人最重要的两件事情上，就是那片土地。神应



许亚伯拉罕说他会继承那地。你们若还记得的话，亚伯拉罕一生

见证一个事实：这不是眼前的现实。他一生住在帐篷里，从来没

有拥有过一点土地，直到妻子死的时候。他的一生都在见证，有

一个将来的应许，他愿意等候，直到神来建一座有根基的城。 

11-12 节和 17-22 节论到的是旧约另一个大问题，那就是后

裔的问题。 

因着信，连撒拉自己，虽然过了生育岁数，还能怀孕，因

她以为那应许她的是可信的。 所以从一个仿佛已死的人就生出

子孙，如同天上的星那样众多，海边的沙那样无数（11-12）。 

11 节是一句特别难的经文。 刚才我读的那个英译版本 11

节可能和你们的不同，这里撒拉不是主角，这可以从 12 节的总

结看出来，（注：和合本的翻译读上去好像 11，12 节都是关于撒

拉的）都是关于亚伯拉罕的，亚伯拉罕的信心，亚伯拉罕克服这

一切的能力，因为他知道神是信实的神（注：网上查了一下，这

节经文英译版本竟然 51 种之多！） 

因为这节经文很难，难在翻译时如何组织这句话。我做了不

少准备工作，但我不想都列出来，我相信 11 节应该是下面这样

的：因着信，撒拉虽然不孕，他（亚伯拉罕）从神得了生育能力 

。 

因此这里的主角是亚伯拉罕。我们都知道，神在创世记 12

章应许亚伯拉罕说：我要赐给你后裔，我必叫你成为大国。我要

叫你的名为大，赐给你土地 我要成为你的神。到了 15 章，神对



亚伯拉罕说，我是你的盾牌，是你的大奖赏，我是你的产业；我

把我自己赐给你，记得亚伯拉罕的反应吗？（注：下面是普牧师

在创世记 15 章的讲道摘录： 

假如你有神自己作为你承受产业的祝福，那么这一切产业当

然就是你的。这是很容易理解的。 

因此，神给了亚伯拉罕两个应许：我会保护你；我是你的。

我把自己应许给你。 

这一概念在新约里也有。这不但是对亚伯拉罕，也是对我们

的应许，请大家一起打开《希伯来书》13：5：“你们存心不可

贪爱钱财，要以自己所有的为足。”为什么？希伯来书的作者

说，你们应该对自己所有的知足。因为神说，你们拥有他！还有

什么比拥有神更富有的呢？这就是神在这里给亚伯拉罕的应许，

“我是你的奖赏，不管你惧怕的是什么，无论你现在存什么怀疑

，你不可忘记，我是你的！” 

希伯来书 13：6 接着说：“所以我们可以放胆说：‘主是帮

助我的，我必不惧怕，人能把我怎么样呢？”这就是神在告诉

亚伯拉罕之后，亚伯拉罕所应有的反应。神自己是属于我的，那

么我还有什么可惧怕的？人还能对我怎么样？ 

所以说，神在这里告诉亚伯拉罕，你不要惧怕，只要信靠赐

应许的神。这位神若是象他向你宣告的那样的神，那么他向你应

许的必定都是你的。 

今天早上我们在这段经文第 2，3 节里看到的第二件事是，



信心必须与现实搏斗，信心必须在神所应许的和看上去神正在做

的之间搏斗。我们在这里看到亚伯拉罕的反应。新约告诉我们亚

伯拉罕是位信心之人，作为一个信心之人，他没有被动地点头说

：“没问题，神啊，你说了，我就信。” 

请你们不要误解，这样当然很好，假如你是真心相信，这当

然是信心的表现。可是亚伯拉罕的确相信神，因此他说：“我知

道了，你已经告诉我，你是我的奖赏，这一切的祝福都是我的。

可是神啊，我还是要提醒你一下，我相信你，可我这里还是有个

问题：我没有后代，你赐给我土地和这一切产业，都非常好，可

将来我家没人来继承这些产业啊。我家里有个仆人，我猜想你是

要他继承我的遗产吧？”你看，亚伯拉罕听到了神的应许，他相

信神的应许。但他把这些和现实一比，看到它们好象对不上号。

他想要更多的应许，好叫它们成为现实，真正的信心并不是说我

们就一句话也不问了，真正的信心意味着我们抓住神的应许，我

们相信神的应许并且到神面前来。他问神：这是你的应许，你一

定要实现它。这就是亚伯拉罕在这里所做的。 

亚伯拉罕老了，撒拉早已过了生育年龄，这里就出现了一个

张力。从这两件事只能得出一个结论：在人身上这是不可能的。

你不能到了 100 岁了，才开始有小孩。我们教会的长老里有人就

试过，当然还不到 100 岁（牧师当然是在半开玩笑）。这可不是

45 岁的时候老来得子，你一生都想要孩子，现在你已经到了一

个不可能的年纪。一句话，这是件不可能的事情。但神对亚伯拉



罕说，我必使你得子，以实马利都不算，你要从撒拉得子。亚伯

拉罕有自己的经验，他也有神的见证。亚伯拉罕所面对的张力是

：你根据哪个，依靠哪个生活？我一生中遇到的人，到了我的年

纪，自己的妻子不能怀孕，现在是不可能有孩子的。但是我有神

的见证说，我必赐你孩子，我必祝福你的后代，叫你的名为大。

这就是亚伯拉罕面临的巨大挣扎。解决方案是什么? 亚伯拉罕因

着信，领受了生育能力。他是怎么领受到的？因为他知道，那位

赐应许的，是信实的。他不得不在两者之间作出选择：自己的经

验或者是神的话。他选择了神的话。他为什么选择神的话？从一

个角度讲，那是无理性的。但是从另一个角度讲，这完全是理性

的。亚伯拉罕说，我选择神的话，因为我知道神应许过，他是信

实的神。亚伯拉罕的信不是闭起眼睛说我信了，尽管那是不可能

的。我知道神是谁，他的本质，特征，我知道他是信实的，他有

能力做他说过要做的事。尽管我的经验说这是不可能的，但我相

信这位圣约的神，当他面对眼前的冲突这个事实时，他信靠的神

的本质和神的应许。 

这是不是你的经验？当你发现你自己的经验和神的话产生冲

突时，你做的选择，你采取的态度依靠的是否是本质特征和他的

话？这样的经文和我们的日常生活不是没有关系。我敢肯定你们

都知道这是怎么回事。 今天早上我们为这个婴儿施洗。神应许

说他是这个孩子的神，他应许说他是这个孩子的救主。我敢肯定

，在这个孩子的成长过程中，会有一个时刻，父母会说，神的这



个应许和这个孩子的悖逆态度，糟糕行为对不上号啊。你们作了

几年家长的都有这样的经验，对吗？无论是在你的婚姻，工作，

抚养孩子都会遇到这件事情。你知道神给你的应许，但是眼前所

有的一切都与神的应许相矛盾，你必须做出决定，是根据你眼睛

看得见的事实呢还是神的应许？一句话，凭信心还是凭眼见。 

请看结果:因他以为那应许她的是可信的。 所以从一个仿

佛已死的人就生出子孙，如同天上的星那样众多，海边的沙那

样无数（11-12）。 

请看作者是怎么样描述亚伯拉罕的，从生育孩子的角度上，

他就像是一个已经在坟墓里的死人一样；然而那么多生命都从这

个死人而出，如同天上的星海边的沙。我们读希伯来书也可以知

道，包括这所教会在内，这些都是从亚伯拉罕来的产业。从死人

一般的亚伯拉罕犹如复活，神从死人那里产生出生命，他是使人

复活的神。以撒的出生让我们看到复活的一丝希望。 

17-19 节：亚伯拉罕因着信，被试验的时候，就把以撒献上

；这便是那欢喜领受应许的，将自己的独生子献上。论到着儿

子，曾有话说：从以撒生的才要称为你的后裔。他以为神还能

叫人从死里复活，他也仿佛从死中得回他的儿子来。 

这恐怕是整本圣经里最困难的故事。神在创世记 21 章里告

诉亚伯拉罕，你的后裔不是从以实马利，而是将要从以撒而出，

他们将是成为以色列。紧接着，下一章神对亚伯拉罕说，把以撒

作燔祭献给我。假如这个故事没有引起你的不安，那么你大概就



没有好好思考过这件事情。神对亚伯拉罕说，我知道以撒是我应

许你的儿子，是你唯一的儿子，现在我要你杀了他献祭。用人献

祭是整部旧约都禁止的。创世记 12 章里，亚伯拉罕听从神的呼

召，离开家乡，离开家人，放弃一切。到了 22 章，神要求他把

以撒也放弃了。亚伯拉罕面临一个严峻考验：以撒是我唯一的儿

子，神要求我把他杀了；可是神说过，你的后裔将从以撒而出。

请看亚伯拉罕是如何选择的，他思想神的应许，神的话语，得出

结论说，我根本无法理解这是怎么回事，但是我知道神能够做他

想要做的一切。我从以撒的出生已经看到，神能够从死人产生出

活人来。我早已像各死人一样，然而新的生命却从我出生。我想

，以撒死去，神一定会使得他复活。请听他对仆人说的话：你

们和驴在此等候，我与童子往那里去拜一拜，就回到你们这里

来（22：5）。 

 不知如何，亚伯拉罕竟能以信心之眼看到，神的这两个

要求看上去相互矛盾，但我要相信他，必要的时候，神必使以撒

复活。所以，亚伯拉罕的选择是相信神的所有话，哪怕在他有限

的头脑里无法调和的事情，他仍然信靠神，相信神能够做他应许

过要做的任何事情。结果，他也仿佛从死中得回他的儿子来。 

 请注意希伯来书作者的辩论，一开始他说，亚伯拉罕因

着信，被试验的时候，就把以撒献上。 亚伯拉罕已经想好了要

这么做，他也的确这么做了。他拿定主意把以撒献祭，他也的确

杀了以撒。当神阻止了他手里已经举起的刀的时候，作者说他仿



佛从死中得回他的儿子来。 

 作者是在对这所面临各样逼迫，试炼的希伯来教会说话

。像亚伯拉罕一样，他们正在经历的与神的应许是他们根本无法

理解的，他对他们说，哪怕是死亡，神也照样能够使你们复活。

以撒已经复活，只要你的生命藏在基督里，神也必使你们复活。

发生在你们身上的任何事情，神的大能必定胜过。哪怕是在极大

的难处之中，你们也要继续相信，继续信靠。神没有要求这所教

会放弃他们的头生儿子，但他们所受之苦是同样的。神没有向他

们解释他们受苦原因，就像你们受苦的时候一样。他为他们安排

的就是他们所经历的，有些人失去财产，有些人失去亲人，有些

人被投入监狱，被家人，被社区驱除，等等等等。神没有给他们

作出解释，只赐给他们他的话语和他的应许，相信我，一切都安

好，哪怕是我要使得你们复活。死亡不是亚伯拉罕的最后一句话

，死亡不是以撒的终点，死亡不是这所教会的结局，也不是你的

结局。神把他的信实摆在这所教会面前，你们的列祖亚伯拉罕，

以撒在对你们说，神是信实的；我们在极端困难，危险的情况中

度过，甚至包括生命从死人而出。 

 当你所面临的，所经历的与神的话无法调和的时候，你

是如何做决定的？你的态度，你的反应是基于你能够看得见的，

还是你所知道的神的本质特征，神的信实？这些经文和我们的日

常生活休戚相关。今天早上我们刚为一位婴儿施洗。神应许过，

他必成为这个孩子的神，必成为这个孩子的救主。我敢肯定，将



来在这个孩子的生活中有一个时刻，你会看到神的应许和这个孩

子的行为举止实在不相称。你们只要作过几年父母的都知道，这

是真的。 在你养育孩子的过程中，在你的婚姻里，在你的工作

上，你知道神论到你的话，知道神对你的应许，但是你的经历却

和神的话语如此不符，你不得不做出决定。我的决定，行为是根

据我眼睛看得见的，还是根据神应许过的？一句话，是凭应许还

是凭眼见。 

当医生通知你，你得了癌症的时候；当你怀的孕流产的时候

；当你所爱的人离开信仰的时候，你怎么知道神的应许是真的？

至少亚伯拉罕有自己的经历，他已经那么老了，不可能再有孩子

。结果孩子出生了。但我想我们大多数人是没有这样的经历可以

从中得到安慰。事实上，神赐给你比赐给亚伯拉罕大得多的神迹

。他为你舍弃了自己唯一的儿子，那是在永恒里一直与他交通的

，永远顺服他的爱子。见证他对你所说的话都是真的。他还要再

给你什么来证明他说到做到，来见证他的信？ 

最后，20-22 节： 

以撒因着信，就指着将来的事给雅各，以扫祝福。雅各因

着信，临死的时候，给约瑟的两个儿子祝福，扶着杖头敬拜神

。约瑟因着信，临终的时候，提到以色列将来要出埃及，并为

自己的骸骨留下遗命（20-22)。 

这里提到了三代人，以撒，雅各和约瑟。和他们的名字连在

一起的是：他们都死了，他们的死成为见证，因为死亡在你的信



仰里有着重要地位，死亡提出了一个问题：神信实吗？这是一个

见证的好机会。你躺在濒死床上的时候，神仍然是信实的吗？以

撒和亚伯拉罕一样有信心，为将来的事祝福他的孩子们；雅各祝

福约瑟的两个儿子，扶着杖头就好像他一生在世上作客旅行走时

一样。这些祝福不取决于说话人的能力，而是凭着应许，他们对

孩子说，这就是神论到关于我们将来的话，他们这么说因为他们

已经有了经历。他们是在迦南地之外说的，他们还没有看到自己

的后代多得像海边的沙，他们甚至都还没有成为一个国家，但他

们仍然能够对自己的孩子说，神应许了我们这些事情。现在我祝

福你们，这是你们的未来。正因为神应许过，所以他们的祝福是

有功效的。就像传道人在讲到结束时举起手来祝祷一样。这不是

出于他个人的善意，而是在宣告神关于他子民的真实祝福。愿

神赐福给你，保护你。愿耶和华使他的脸光照你，赐恩给你（民

数记 6：20）。因为这是神应许你的，是你的未来。 

这些列祖也一样，他们按照神给亚伯拉罕的应许祝福孩子，

虽然他们自己都还没有直接的经历。我们往回看自己的生活经历

，你身上发生过各种各样的事情，有的真是邪恶；有别人对你做

的，也有你对别人做的。总之，实在很难说是神对你的完美祝福

，对吗？当你躺在濒死床上的时候，就如这些人躺在濒死床上那

样，他们有神关于后裔，土地的应许。这时候他们是不是应该说

，孩子啊，我一生都为了这些应许活着，很明显，这不是真的，

我没有得到这些？或者，他们以对未来的信心，以复活的盼望，



对孩子说，虽然我现在还没看到，但有一天我和你们一起会看到

。愿神赐福给你，愿你的孩子，你孩子的孩子得蒙神的祝福。这

是我们的信心，我们的希望，你们要继续不断信神。 

这里说，约瑟提到了出埃及，那是创世记 50 章，约瑟说，

我要死了，但是神必定看顾你们，领你们从这地上去，到他起

誓所应许给亚伯拉罕，以撒，雅各之地。约瑟叫以色列的子孙

起誓说：神必定看顾你们，你们要把我的骸骨从这里搬上去。 

想一想吧，约瑟是当时埃及的最高官员，整个埃及王国在他

的脚下。他没有嘱咐他们，应当如何守住自己的地位，财产，如

何扩展那片疆土，如何赢得更高的特权，而是说，我相信，有一

天神要拯救你们。他自己没有经历过，他是怎么知道出埃及将来

临的？因为神对亚伯拉罕，以撒，雅各起誓过，我知道神是信实

的。他指向未来，对他们说，你们要为那一天而活，不要为埃及

这里而活，尽管整个埃及帝国都在我们掌管之下。你们得救之日

，别忘了把我的骨头带到应许之地去。 

作者在这里说什么，做什么？这一切都是建立在复活的基础

上，亚伯拉罕就像死人一样，生命却从死亡而出；以撒就像死了

一样，却又复活；约瑟可以从神的话看到，他们必须带走他的骸

骨，因为有一天他需要，因为那一天神将拯救我们，我将和你们

一起。他因着信，相信神的复活大能。虽然他只能隐隐约约从亚

伯拉罕，以撒的身上看到那么一点，但是我们在约书亚记结束的

时候看到，以色列人的确把他的骸骨带到示剑的橡树下，埋在了



应许之地，等待神的信实，等待神兑现他的话，等待复活。 

让我来问你们一个问题：你将如何面对死亡？自从我来的这

所教会后，我已经到过两位濒死病人的床边,有幸听到这两个人

对他们孩子们的临终之言。第一位大概这样说：我没有多少可以

对你们说的，只要你认为是对的事情就去做，只要你感觉是对的

就可以。我就是这么过来的。 

离开他们家的时候，我心里一片空白，这就是你可以给你孩

子的未来，我没有什么忠告，自己觉得好的就去做。这个世界就

是一切。 

我问第二位：你害怕吗？一点不怕，我信靠神。神是信实的

。这就是他对自己孩子们的见证，这个世界不是一切，人有更好

的盼望。 

列祖们对他们的孩子作的见证是，眼前的这个世界不是全部

，不是所有，另一个世界将要来临。他们把这见证和遗产传给自

己的孩子。 

当你在自己濒死床上的时候，你对自己孩子的忠告会是什么

？不仅是濒死床上，并且也是你在每天的生活中。希伯来书 11

章的这段经文不仅是关于你如何面对死亡，也是关于你如何面对

生活的。今天早上你醒来的时候，已经是礼拜一，生活在那里等

着你。你的见证是什么？你对神的信实是怎么看的？压力会临到

，试探会临到，疾病，苦难等等。你所经历的看上去与神对你说

的话完全相反，看上去不是神赐的应许，你的见证将会是什么？



你在这里的价值，你的投资等等，等等，你知道自己没有平安，

有的却是各样的嫉妒，愤怒，焦虑，不满，因为你的一切都和这

里紧紧相连。你是在向周围世界作见证，神不信实。 

或者还是，虽然你的生活经历看上去与神的应许完全不同，

你仍然像你的先父们那样，坚信神是信实的，他必做他所说的，

必成就他对自己子民的应许；哪怕仍然你在这个世界上等候，挣

扎，哪怕是死亡。神不断地对他的子民提出要求，不断地显示他

的信实，不断地信守他的话语；他在自己儿子的十字架上一次永

远地宣告，我是信实的；你可以确信，我一定成就我所应许你的

，包括复活和新生命。他就是如此慈爱，如此大能，他可以从死

亡里产生生命；他呼召你来相信他，信靠他；十字架已经向你作

了见证，神已经赐给了你新生命，复活的生命。 

让我们一起祷告。 


