
healingwings.net 

《路加福音》系列讲章 第 73 讲 

我们不是没问题 

路加福音 22:63-71; 23:1-43；诗篇 32  

普杰西牧师 2021 年 5月 2 日 

翻译：王兆丰 校对：甘晓春 

 

赛鲁雅斯写过下面这段话：世界上一半的伤害是因为人们想要

有一个良好的感觉。他们往往并不想造成伤害，或者他们没看到伤

害，或者他们总是为自己找到好的理由。因为他们完全沉浸于没完

没了的自我感觉良好之中。最近一个民意调查显示，百分之八十八

的美国人认为自己的驾驶技术超过一般人。你们在座的有多少人认

为自己的驾驶技术比一般人差？只有一位举手，一位诚实的人。有

意思的是，我的家人都认为我的驾驶技术比一般人差，可我一向认

为自己很不错。这恐怕就是自欺欺人。当我们的自我良好遇到外界

来的于此良好感觉方式矛盾时，我们专门搞了一套对抗这种矛盾的

机制。我们的堕落到了一个程度，这种对抗外来不同观点已经成为

我们的自我保护部分。我们认为自己不是故意在自己骗自己，以至

于我们根本不认为自己在欺骗。上面所说的美国人对自己驾驶技术

的评估就是一个很好的证明。我们都有偏见，我们的偏见总是倾向

于有利我们自己。但我们总是以为自己没有偏见。当你听到说那么

多人认为自己的技术比一般人高，你或许会想，奥哟，那么多人在

撒谎呀，可是你却根本不以为自己在撒谎。从统计学上说，我们说

没有偏见和比一般人好这两个概念，很可能是错的。这不是你的问

题或他的问题，这是我们大家的问题。那些我们不认同的主流媒体，

https://healingwings.net/


我们都知道他们的偏见有多大；但对于我们相信的媒体，他们讲的

都是事实。也就是说，发现别人的错误很容易。哪怕有十个不同的

人说我们的个性、特征有问题，为什么我们还是不同意别人的评价？

我们都有一个生来就有的欲望，老是想自己是正确的一方、总是以

为自己在做正确的事情。我们倾向于认为自己是正确的、聪明的、

有能力的。因此，当外来的信息和我们的自我评估不和的时候，或

者是配偶或者是孩子等等，我们里面就会有很不舒服的感觉，这种

感觉是何等强烈，若不解决，我们就好像活不下去了。我们解决这

样的问题往往不是重新评估自己，而是对外来的信息作出重新解释，

使其适合我们自己的评估。你有没有过这样的经历，一家人围着餐

桌，回忆从前的事情。有时对某件事情我们的回忆和孩子们的回忆

竟然会完全不同，不是孩子指责家长，就是家长埋怨孩子。双方都

没有说谎，但双方都只记得他们感到比较舒服的部分。同样的原因，

你在购买汽车或者其它大件的时候之前，你的想法一般都是比较开

放的：什么车型，是轿车还是越野车还是家庭式面包车？耗油多少？

电动车还是普通汽车？可靠性如何？等等。一旦你在车行签了合约、

付了钱之后，你的头脑从此便关闭了。任何有关你已经买下的那辆

车的负面信息，你完全否认，或者根本不想听。为什么？因为你不

想质疑自己的决定。而任何正面信息，你听了都会高高兴兴。你们

大概听到过有些研究结果显示巧克力、葡萄酒有益于健康，预防心

血管疾病。我们听了后都说，这样的眼睛真是令人大开眼界，我举

双手赞成。三个月之后，新的研究报告说，葡萄酒不利于健康。那

你怎么办？这第二个研究一点也不严密，当然是错的。为什么，因

为第一个研究结果正和我的心意，我当然同意这个结果，不去理会



第二个结果。正是因为这个事实，专家变得很危险。这一年多来的

新冠疫情就是一个很好的例子。那么多专家、政治家说错了很多次，

但没有一个人出来承认说：啊呀，以前我搞错了。这次我们要来纠

正。这就是人的本性。这些都是当下心理学研究的结果。他们是不

用‘罪’这个词的， 也没有圣经意义上的‘堕落’概念。但实际上

是一样的， 他们承认这是人身上发生的事情。我们怎么样能够解决

这个问题呢？同一家研究机构给出了解决方法：我们生活里应该有

几位信得过的，说反对意见的人。他们愿意戳破我们的自我辩护气

泡， 把我们拽回现实中来。 

这也是希伯来书作者告诉我们的：总要趁着还有今日，天天彼

此相劝，免得你们中间有人杯罪迷惑，心里就刚硬了。这就是说，

我们是很容易欺骗自己的罪性和自己的问题的。 

今天早上的这几段经文里，越是与那些有权势之人之间所发生

的的确说出了他们的本性，也说出来我们的本性。问题是，我们愿

不愿意承认？路加福音 23 章的这几段经文发生在法庭上， 出场的

有法官、见证人、检察方，当然还有被告。是清白还是有罪？虽然

我们不谈这个问题，但实际上，我们每天的行为也在面对这个问题，

是清白还是有罪？我们想要宣告自己清白。驱使你行为的就是基于

这个事实。下面我们就来简短地谈一谈。故事一上来就是对基督的

起诉: 

众人都起来，把耶稣解到彼拉多面前，就告他说：“我们见这

人诱惑国民，禁止纳税给凯撒，并说自己的基督，是王”（23：1-2）

犹太人知道，罗马人不关心他们犹太人教会里的事情，不在乎耶稣

引用以赛亚书的预言，但是彼拉多对有人想要威胁罗马政权肯定会



作出反应。 所以这些犹太领袖们就造谣说耶稣诱惑国民，煽动人们

不给罗马纳税，鼓动犹太人造反。他们又把耶稣押到希律那里。耶

稣不回答希律的问话，也不辩护，保持沉默。结果希律和他的兵丁

一起藐视、羞辱、殴打耶稣，然后把他送回到彼拉多那里。路加说，

从前希律和彼拉多是仇人，那天他们成了朋友。彼拉多第二一次宣

布，他找不出耶稣有什么做错的地方。但是他说，故此，我要责打

他，把他释放了。这是多么不合法律事。找不出证据，却由要责打

他。为什么?希律这么做是为了他自己的政治生涯、为了讨好希律和

犹太人。但是犹太人还是不放过，于是彼拉多就同意杀害耶稣。为

了使他自己站在多数人一边。这个法庭上只有一个被告，没有法律

程序。这一切，暴露了、证明了现场的每一个人都有罪。犹太人、

彼拉多、希律都认为自己所做的是对的。最后，道成肉身的神却被

订十字架。 

路加特意提到了这一幕中最后角色，两个和耶稣同钉十字架的

强盗中的一个。这个被公开羞辱的、真正的罪犯，竟然也加入到嘲

笑耶稣的队伍中来，说：你不是基督吗？可以救自己也救我们吧？

作为读者，我们可以一眼看出犹太人、希律、彼拉多的不法，但他

们却没有一个看得出来。他们把神放在被告席上，判处他被钉十字

架，并且还以为他们自己做得对。我们一年一年地纪念耶稣受难日，

一个礼拜里个礼拜地来聚会，我们不禁要问：这群人怎么可能心安

理得地生活下去呢？答案是：他们心安理得地生活，就像我们每天

心安理得地生活一样。我们很容易看到别人做错事，我们自己做各

种各样的错事，不仅找到借口是自己可以心安理得，还以为我们自

己是好人。 



神把我们带进这个故事，不仅将他们的罪暴露给我们看，也让

我们看到自己的罪；不仅显示出他们的眼瞎，也显示出我们的眼瞎。

罪是如此狡诈，把我们骗得以为我们自己还很棒。 

如果说这些恶有罪的，那么接下来让来看清白无罪的。路加福

音在告诉我们，除了上述这些描述之外，还有更多的事情在发生。

彼拉多宣告了不是一次、两次，而是三次：我查不出这个人有什么

罪来（23：4）；看哪，我也曾将你们告他的事，在你们面前审问他，

并没有查出有什么罪来（23：14）；彼拉多第三次对他们说：为什么

呢？这人做了什么恶事呢？我并没查出他什么该死的罪来（23：22） 

紧接着这个审判官作出这样的宣告，还没落下，耶稣就被挂在

了树上。钉在耶稣身边的第二个强盗说的对，他责备另一边的那个

强盗：我们是应该的，因我们所受的和我们所做的相称，但这个人

没有做过一件不好的事（23：40-41）。 

耶稣一死，我们就从那个仰望十字架的罗马百夫长嘴里听到这

样的话：这人真是个义人！（23：47）。 

在人类堕落的最黑暗背景衬托之下，在一群又一群反对这位道

成肉身之神的人们面前，每一个见证人的证词都一样：这人没有做

错任何事。如果说有任何能够为自己辩护的人，那就是耶稣。此时

此刻是做出辩护的最佳时候。但他没有开口。当每个人都在拼命证

明自己的正确时，这一位最诚实、最有荣耀的，却如羊被牵到宰杀

之地。虽然有人不断地对他说，救你自己吧，他却一言不发，丝毫

不为自己辩护。他绝不救他自己，他不能这么做；他能医治我们每

个人里面的眼瞎，但他没有救他自己；人人自欺欺人的心中喃喃自

语：我有什么不对的？我做的并没什么糟糕啊，好让自己晚上能睡



个安稳觉。如果说十字架说了什么，它是在对你、对我说：我并不

好， 你也不怎么样；基督的沉默告诉地对我们喊叫：我们不断地自

辩不是因为别人没看到我们的言行，而是因为我们对世界的错误认

识、我们对自己的言行错误判断。 

十字架是我们最信得过的、说反对意见的那一位。我在上面提

到的那位作者所说：我们生活里应该有几位信得过的，说反对意见

的人。他们愿意戳破我们的自我辩护气泡， 把我们拽回现实中来。 

神把十字架放在我们面前，说：这是你所需要的唯一证词。你

以为的你自己，不是你真正的你自己。 

最后，我们的最后一点是：无罪。 

神的确暴露了我们。事实上，这是一个很好的开始。十字架暴

露你，律法说你有罪，但就后果来说，这并不是好消息，这是不够

的。当清白的那位濒死之际，当边上那个也被钉在十字架上的重罪

强盗，那个知道自己是谁、那个没有申辩、没有像亚当在乐园里那

样伪装自己的说：因我们所受的和我们所做的相称，但这个人没有

做过一件不好的事。他转过头去看着这位清白无辜的，说：主啊，

你得国降临的时候，求你纪念我。（23：42）这简单的一句呼求基督

记念他的请求，得到了基督如此肯定如此鲜明的回答。这是让我们

听了之后无比喜乐的回答： 我实在告诉你，今日你要同我在乐园里

了（23：43）你要和我在亚当一直渴望想要去的地方，你将得到荣

耀。 

为什么？到此时为止，这个家伙可没活得像个常人一样，最后

落得个挂在耶路撒冷城外的一个树上，在围观者的众目睽睽之下，

他只说了一句：求你纪念我。基督回答说，毫无疑问，今天你就要



和我在乐园里；天堂是属于你的。基督没有等待这个人革心洗面，

变成好人。他只需要承认自己的破碎，承认基督是无望之人的希望，

就可以得救。这就是为什么每个礼拜天都是好日子。至少每个礼拜

一次，有一个外来的声音说：你不怎么样，但有位救主，他对每一

个在需要之时求告他的罪人施怜悯。事实上，我们很容易忘忘记神

的恩典、怜悯。你只要从每个礼拜你要求多少人向你道歉与你自己

向别人道歉的次数上就知道，你是否忘了。这可以说明你对周围人

的看法是多么离谱。我们太容易太容易对来自外面的冒火，无论是

家庭成员、公司同事还是新闻报道，这些人亏待了我。我们很少会

说，奥，其实我待人并没不那么友善，并不那么和气，我还是比较

自私的。我们实在很难看到自己的问题。 

在我们诚实的那一刻，当我们注目神的眼睛、神的圣洁时，我

们就知道我们是什么样的人了；于是抱怨停止了，借口、推脱没有

了，自以为为义只好放在一边，我们所有人都清楚地认识到，我们

是有罪的。 你看，眼下那句时髦的话：人人都应得到公平（注:这

是美国自去年夏天开始的黑命贵运动的口号， 但事实上，他们搞打

砸抢，搞反向种族歧视）就意味着人人得到的都应该是死亡。第一

个强盗说：你不是基督吗？可以救自己和我们吧！事实上，假如耶

稣救了他自己，我们就没有救恩。因为基督默不作声地、心甘情愿

地替我们被钉十字架，一切都已经成了。神已经在基督身上惩罚了

我们的罪，神要求我们做的，是仰望我们基督，他是完全的救主；

因着他，神可以对我们说：好，你们这些又良善又忠心的仆人，可

以进来。 

我的神！我的神！为什么离弃我？这个问题的答案早已揭晓：



他为了你而被离弃；好使你的罪不必再受惩罚，你需要的自我辩护

不再使你死亡；并且只要你祈求他的怜悯，他的清白、他的公义就

可以白白赐给你。 

 

我们一起祷告。  

 

 

 

 


