
 

healingwings.net 

马太福音系列讲道 2 

耶穌的出生 
马太福音 1 章 18～25 节 

维保罗牧师 2003 年 11 月 23 日 

翻译：王兆丰 

 

经文： 

“耶稣基督降生的事记在下面：祂母亲马利亚已经许配了约

瑟，还没有迎娶，马利亚就从圣灵怀了孕。她丈夫约瑟是个义人，

不愿意明明地羞辱她，想要暗暗地把她休了。正思念这事的时

候，有主的使者在梦中向他显现，说：“大卫的子孙约瑟，不要

怕，只管娶过你的妻子马利亚来，因为她所怀的孕是从圣灵来

的。她将要生一个儿子，你要给祂起名叫耶稣，因为祂要将自己

的百姓从罪恶里救出来。”这一切的事成就，是要应验主藉先知

所说的话：“必有童女怀孕生子，人要称祂的名为以马内利。”

约瑟醒了，就遵着主使者的吩咐，把妻子娶过来，只是没有和她

同房，等她生了儿子（有古卷作“等她生了头胎的儿子”），就

给祂起名叫耶稣。“（马太福音 1 章 18～25 节） 

一、福音的要义 

让我们祷告：“父神啊，我们切切祷告，求您使我们明白这

段圣经里所发生的事以及这事的重要性。愿这一切使您的名得荣

耀，使您的子民得饱足。我们祷告是奉基督的名，阿们！” 

https://healingwings.net/


 

我不知道你们当初信主时的光景如何。我信主时是十七岁。

记得那时我开始读福音书，以为这就是耶稣的教导，我要学习祂

的教导，好做一个行为正直的人。读到那些红字的时候，我想：

“这可是智慧的结晶，我要好好学习，使我的行为与基督徒的身

份相称。”我以为这样可以变得更有智慧，学到像箴言书上的那

种智慧，比如“多言多语难免有过，禁止嘴唇是有智慧的”（箴

言 10 章 19 节）。勒住舌头是我当时的需要，也是我今天仍要操

练的；你们中间有些人也一样。 

当然，福音书里确实有关于如何为人的教导；但我很快发现，

教人如何行并不是福音书的核心主题。四卷福音书，其实整本圣

经，都不是以此为中心。我发现，福音中最大的主题并非教人怎

样做人；那只是次要的。今天当我再读福音书时，感到惊讶的是：

我当初竟完全错过了福音的真正主题。许多基督徒也同样错过了。 

在福音书中，这个最重要的主题不断地出现在耶稣对门徒的

教导中，也出现在祂与犹太领袖们的争论中。这个主题甚至不在

于“对与错”，也不在于“人怎样行才算义”。真正的主题是：

耶稣是谁？ 

这点，我们可以从耶稣问彼得的话看出来：“人说我人子是

谁？”（马太福音 16 章 13 节）这才是关键所在。 

整卷马太福音向我们展示的，正是基督这位君王和祂的国

度，这就是福音的核心。这是当时的焦点，也是今天的焦点。福

音讲述的是耶稣这位君王的到来，讲述祂的国度。若要真正理解

福音，我们永远不能忘记这一点。福音的关键从马太福音第一章

第一节就已经显明：“亚伯拉罕的后裔、大卫的子孙、耶稣基督



 

的家谱。”（马太福音 1 章 1 节） 

这，就是福音的开端。 

那么，为什么马太从大卫、从亚伯拉罕开始，而不是从摩西

开始呢？事实上，这位传达神律法的摩西，在这里甚至没有被提

及。 

二、亚伯拉罕与大卫的应许 

1. 亚伯拉罕 

亚当一堕落，神就赐下一个关于一位荣耀之王和祂国度的应

许（创世记 3章 15 节）。这个国度的应许，在神与亚伯拉罕立约

时显得更为清楚。这是一个永恒的国度，一个大国，一个有君王

的大国，一个受神保护的大国，一个永存的国度，一个使地上万

族都得福的国度。这就是神赐给亚伯拉罕的应许（创世记 12 章 1

～3 节）。正如彼得所教导的，这个国度就是教会；在这国度里，

宣讲神的胜利，并施行神的圣礼。 

2. 大卫 

神又赐给大卫应许：这位国度的君王要坐在他的宝座上（使

徒行传 2 章 25～31 节）。大卫的王位预表了基督对全地绝对、完

全的权柄。这一点，我们可以在以弗所书 1 章 20～23 节、诗篇第

2 篇，以及马太福音的结尾清楚地看到。 

三、关于这位君王的福音 

在马太福音中，我们会读到这位君王的家谱、祂的出生、施

洗约翰为祂作的宣告、祂受魔鬼的试探、祂的登山宝训、祂所行



 

的神迹奇事、祂与那些毁谤祂之人的争论、祂对犹太领袖们的警

告……我们还会从祂所讲的比喻中认识祂国度的性质，从祂在橄

榄山的教导中看见祂的审判，无论是历史中的审判，还是永恒的

审判；并最终看到祂在十字架上的牺牲，以及这位君王发出的“大

使命”。这就是马太福音的整体内容。 

我们知道，律法是神要求我们去做的；福音是神为我们成就

的。因此，福音的重点当然是强调基督和祂的工作，而非人的行

为。若强调我们该做什么，那就成了律法。 

福音是一个关于耶稣的故事，祂是谁、祂做了什么、祂将要

做什么。 

我们应当因此大大喜乐，因为我们的王已经降临。祂不仅是

我们的王，也是万王之王、万主之主。这正是我们学习的核心，

而不是我们自认为最需要的那些生活行为准则。当然，我并不是

说那些不重要。我盼望这样的学习能使我们得着极大的安慰。 

我们已经讨论了耶稣的家谱，现在就来看祂的出生。 

四、童女怀孕 

“耶稣基督降生的事记在下面：祂母亲马利亚已经许配了约

瑟，还没有迎娶，马利亚就从圣灵怀了孕。”（马太福音 1 章 18

节） 

约瑟和马利亚已经正式订婚，但尚未成婚；不像今天，订婚

与分手常常被视为无足轻重的事。在当时神子民的文化中，订婚

后，女子就被视为合法的妻子，虽然尚未同居。 



 

马利亚怀孕了；她知道这是从圣灵而来（路加福音 1 章 26～

35 节），但约瑟显然并不知情。 

那么，为什么是童女怀孕？这件事是基督信仰的根本之一。

为何如此重要呢？这个主题本身足以成为一篇讲道。这里我简要

地谈几点童女怀孕的重要意义： 

首先，这是一种预兆，有点像以撒、雅各、以扫、撒母耳等

人的出生神迹。神曾赐给亚伯拉罕一个应许，要通过他的后裔赐

福万族。但亚伯拉罕已百岁，撒拉也九十岁，仍无子嗣。圣经中

多次出现这样的情形：神赐下应许，而人却无力实现，好使那应

许的成就完全出于神。 

耶稣的出生与那些神迹相似，唯有神能成就。那不是人与神

的合作，而是神独自的作为。 

或许我们会说：“至少马利亚也有参与，她经历了生产的痛

苦。”我们也可能联想到自己的信心：我们也常经历苦难、艰辛

才进入神的国。然而，马利亚的痛苦并没有对孩子的“受孕”有

任何贡献；受孕完全是神的工作。 

毫无疑问，我们的信心、历世历代的圣徒与教会，都在信心

中经历了许多苦难，极大的苦难。但神在历史中施行的救赎，没

有一分一毫是因我们的努力与功劳而成；没有人靠受苦赢得救

恩。马利亚的情况也是如此，那完全是神的作为。 

这使马利亚受苦了吗？当然受苦了。但若问她在救恩上有无

贡献，答案是：没有。这一切都是神决定的，是神凭着自己的权

柄和大能所成就的。 



 

马利亚是被动的。这不是人的聪明、智慧或努力献身与神合

作的结果；单单是神的作为。 

与其他神奇的出生不同，马利亚并不是不能怀孕，她是童女。

另外，我们也可以说，亚当的罪没有延及到耶稣身上。正如我们

从罗马书 5 章 12 节读到的： 

“这就如罪是从一人入了世界，死又是从罪来的；于是死就

临到众人，因为众人都犯了罪。”（罗马书 5 章 12 节） 

因此可以说，耶稣不在从亚当传下来的咒诅之中。无论如何，

我们至少知道两件事： 

第一，童女怀孕的重要意义在于，我们的救恩完全出于神的

工作，而不是人与神的合作； 

第二，耶稣虽经历各样试探，却没有犯罪，是完全的义人。

假如耶稣是从亚当而来的，那么亚当的咒诅也会临到祂；但事实

却不是这样。 

四、义人约瑟 

“她丈夫约瑟是个义人，不愿意明明地羞辱她，想要暗暗地

把她休了。”（马太福音 1章 19 节） 

毫无疑问，约瑟在这件事上确实经历了极大的挣扎。当时的

人对神痛恶奸淫罪的认识，比今日教会要深刻得多，也更严肃地

对待罪。很明显，约瑟深爱马利亚，不想公开羞辱她，于是选择

了另一种方式。 

若他不是这种人，本可以让马利亚蒙受极大羞辱。然而，约



 

瑟并没有忽视马利亚表面上的这个“罪”。你可能会问：“既然

他是个义人、是个好人，为什么不饶恕马利亚？为什么不娶她？” 

我认为，约瑟这样做，不仅仅是出于对马利亚“失节”的鄙

视，更是出于对神的敬畏。至少在他看来，马利亚“得罪了神”。

因此，他为了神的荣耀，决定终止这场婚约。除此之外，还有什

么更合理的解释呢？他被称为“义人”。 

后来，天使来对他说：“不要怕。”那么，你认为他怕的是

什么？我相信，他怕的不是人，而是神；他惧怕的不是自己的名

誉受损，而是触犯神的旨意。因为他被称为“义人”。 

1. 一个受安慰的梦 

“正思念这事的时候，有主的使者在梦中向他显现，说：‘大

卫的子孙约瑟，不要怕，只管娶过你的妻子马利亚来，因为她所

怀的孕是从圣灵来的。’”（马太福音 1章 20 节） 

让我们谈谈这个梦。神秘主义常常设法进入教会。如今我们

也常听到人说，基督徒应当重视梦中的超自然启示。我们知道“日

有所思，夜有所梦”，但必须明白，圣经中的“先知之梦”与自

然的梦完全不同。正如加尔文在这段经文的注释中指出的： 

“它们与自然的梦极不相同，因为在这种梦中仿佛刻上了确

切的印记，神自己的印记；因此它们毫无疑问是真实的。” 

我认为，我们应当摒弃那种观念，以为神今天仍通过梦直接

向我们说话。否则，我们还需要有“解梦人”了。 

毫无疑问，当约瑟在梦中听见天使说话时，他对那启示的信



 

心与我们今日对圣经的信心一样，那是绝对的权威，他丝毫没有

怀疑。 

前面提到，约瑟害怕，不敢娶马利亚为妻。这种害怕不是惧

怕人，而是敬畏神。当天使在梦中向他显现时，称他为“大卫的

子孙约瑟”。我相信，天使这样称呼他，是要把他的心带回神的

救赎历史，提醒他神与大卫所立的圣约，也使他想起那些神迹性

的出生，虽然它们不完全相同。 

2. 祂必要拯救 

“她将要生一个儿子，你要给祂起名叫耶稣，因为祂要将自

己的百姓从罪恶里救出来。”（马太福音 1 章 21 节） 

有时，我们会发现一节经文就能完美地概括整个福音。我最

喜爱的一节经文是哥林多后书 5 章 21 节： 

“神使那无罪的替我们成为有罪，好叫我们在祂里面成为神

的义。”（哥林多后书 5 章 21 节） 

这节经文的含义极其丰富：基督的义归给我们，我们的罪归

到祂身上。马太福音 1 章 21 节的这句话同样蕴含极深的福音意

义，“因祂要将自己的百姓从罪恶里救出来”。 

“耶稣”这个名字是希腊文形式，对应的希伯来语是“约书

亚”，意思是“耶和华是拯救”。因此，天使的宣告具有极深的

救赎含义。 

3. 祂来是为了拯救 

我们进一步来看这句话的几层意义。首先，它表明人类需要



 

被拯救。我们已经说过，耶稣是王，祂有国度。祂来做什么？祂

来是要拯救祂的百姓。 

我希望你们清楚这一点：我们需要被拯救。 

有时，有人问我：“你和耶稣是什么样的关系？”也许因为

我是改革宗背景的人，常被认为只强调理性或学术，没有“属灵

的关系”。我的回答是：“我是个罪人，祂是我的救主。” 

这就是我们与耶稣之间最根本的关系。任何与耶稣的关系，

若缺少这一点，都是空洞的。祂来，就是要拯救。关于耶稣的第

一件事，甚至在祂尚未出生之前，天使就已宣告：“祂来是要拯

救。” 

当然，我们与耶稣的关系是多方面的：祂是我们的朋友、老

师、安慰者。对一些人来说，耶稣是他们的智者、倾听祷告的主。

我在主持婚礼时，若不清楚新人属灵的光景，常问他们：“你们

与耶稣的关系是什么？” 

他们往往回答：“祂听我的祷告。”但当人问起我们与耶稣

关系的本质时，基督徒的第一个回答永远应是：“祂是我灵魂的

救主。” 

那“得救”到底意味着什么？得救包括从罪的罪疚、玷污、

权势以及应得的刑罚中被释放出来。但基督不只是把我们从罪中

救出，然后对我们说：“你们好自为之吧，希望以后没问题了。”

不是这样。祂救我们，是要使我们与神和好，带我们进入天上各

样的丰富。 



 

正如保罗所说：“神为爱祂的人所预备的，是眼睛未曾看见、

耳朵未曾听见、人心也未曾想到的。”（哥林多前书 2章 9 节） 

我们的救主基督救赎我们，充充满满地赐给我们天上各样的

丰盛，实在超乎我们所能理解。祂确实配得我们的赞美！ 

五、祂的拯救必定成功 

“祂要救祂的百姓。”这句话也表明救恩的确定性。 

有人说，讲道时只要把“饭菜端上来”就好，不必带人“进

厨房”。但这次，让我带你们稍微进一下厨房吧。这里“拯救”

一词在希腊原文中是第三人称、单数、将来时、主动语态、陈述

式。这是什么意思呢？简单说，天使宣告的是：有一位，独一的

那位，将主动且有效地完成拯救祂百姓的工作。这就是这节经文

所要表达的。 

我之所以提到原文，是因为有时人会怀疑圣经的原意是否真

如此。但无论你从哪种神学角度分析，这里的意思都是无可争辩

的：耶稣要来拯救，祂必定成功。 

若有人胆敢说耶稣在执行祂的使命，就是天使在此宣告的使

命，时可能失败，那真是不可思议！ 

我记得在神学院时，有位教授不同意我对这节经文的理解。

他否认“耶稣来拯救”具有特殊性与确定性。他认为，有些人是

耶稣想救却救不了的，因为人的自由意志拦阻了祂。 

我们曾为此辩论过。有人甚至写过一本书，其中那种神学思

想竟得出荒谬的结论：“人是不可被推动的推动者。” 



 

你们可能会问：“这是什么意思啊？”凡是学过一点哲学的

人都知道，（古希腊哲学家）亚里士多德得出了一个关于上帝的

结论。他说：“上帝是不可被推动的推动者。”神是万事的起因，

没有任何东西可以影响神。神是万事的原因，决不是结果。 

然而，为了否认和反对“神主权”的教义，也就是否认加尔

文主义的教义，人便不得不自创一种新的体系，来定义神与人之

间的关系。结果，他们把神变成了被影响的结果，而人却成了原

因。神不再是“不可被推动的推动者”，反而人成了“不可被推

动的推动者”。按照这种理论，没有什么能促使人作出决定，否

则就违反了他们所谓的自由意志。 

结果如何呢？这样的思想把本该属于神的荣耀归给了人，而

把本该属于人的有限归给了神。这不是别的，正是异端！它攻击

了基督的神性。 

这节经文教导我们：基督必要拯救祂的百姓。这里既有确定

性，也有特殊性。耶稣所成就的救恩，最确实无误的一点，就是

祂为一群特定的人，祂的百姓，完成救赎。 

今天，许多基督徒却把福音讲成是“神做祂的一部分，人做

他的一部分”。我们常听到这样的比喻：“耶稣扔下了救生圈，

我们要做的就是伸手去抓住。”那些知道自己快要被淹死、又能

伸出手去抓住救生圈的人，就能得救。祂已经完成了祂的工作，

我们只需伸手去拿就好了。 

可问题是：你知道让一个快淹死的人伸出手去抓救生圈有多

难吗？更不用说那已经死去的人了。圣经不是明明说我们在属灵



 

上是“死”的吗？ 

他们说：“耶稣真诚地想救所有的人，可是祂愿意的却不能

完成。”这正是今日流行的福音观：神“实在、实在、实在地想

要救人，但事实却不如祂所愿”。 

你看，这对神的神性是何等的侮辱！难道真的有神“实在想

要”完成却“不能”完成的事吗？我不知道你们会怎么想；但如

果我“实在、实在、实在”想要做一件事，特别是保护我所爱的

人，比如不让自己的孩子被汽车撞到，我一定会尽我一切能力阻

止他们跑到马路上去。我绝不会为了尊重我三岁儿子的“自由意

志”，就任凭他跑出去被车撞死。而这正是今天人们对神的描绘。 

你必须问一个问题：“神真的不能救那些祂愿意救、祂想要

救的人吗？祂没有这样的能力吗？耶稣没有救人的能力吗？”若

有些人没有得救，我们应当问：“为什么？”主要的原因是什么？

不是次要的原因，而是第一原因。次要原因当然是他们自己的悖

逆、刚硬与不信；但最主要的原因只能是“神的美意”。我知道

很多人不喜欢这点，但等我们到了永恒里，就会明白神对祂的选

择有充足的理由。 

这节经文和圣经中许多其他经文一样，绝不允许那种“耶稣

想要、愿意一些事发生却没有发生”的观念存在。祂要拯救祂的

百姓，祂必定救他们。这里所关乎的，是我们对“基督十字架之

大能”的根本理解，这正是为何此事如此重要。若这不重要，那

为何要争论？为何要问：基督的十字架，祂在十字架上所完成的，

是否有能力成就天使所宣告的，把祂的百姓从罪恶中救出来？ 



 

我知道这还引出了许多问题，比如：“神既然创造了人，祂

会让人下地狱吗？”等等。这些问题我们都讨论过，也可以在主

日学时间里再细讲，这些问题都有答案。但现在我们要面对的，

是这句经文本身：“祂要把祂的百姓从罪恶中救出来。”这就是

经文的意思。这就是神的话。若我们反对，那就可能是把自己的

世俗观点强加在圣经上。 

我们在学习圣经时都有软弱之处。不要忘记，在我们的罪中，

不信与悖逆神也包括在内。祂把我们从不信与悖逆的罪中救出

来。神不是差遣祂的儿子来，然后依靠我们天然的反应去完成救

恩。 

举个例子：如果我现在在桌上摆满香气四溢的美味佳肴，我

就不用担心，聚会一结束，你们自然会走上前去享用，因为你们

的本性会促使你们去吃。 

但十字架的信息对那灭亡的人是愚拙的。就十字架本身而

言，对他们来说是“死的气味”。保罗说：“对这等人，就成了

死的香气”（哥林多后书 2章 16 节）。十字架不仅满足了父神的

公义，也要改变人的心，使我们从里面被更新，使我们活过来，

使我们意识到这是一场丰盛的筵席（指圣餐），并甘心前来领受。 

你或许仍有许多疑问，但请记得：这就是荣耀神的事。我们

必须明白，我们与这筵席（圣餐）有份，被接纳进入祂的国度，

从头到尾都是神的荣耀。 

六、神与我们同在 

这一切的事成就，是要应验主藉先知所说的话：“必有童女



 

怀孕生子，人要称祂的名为以马内利。”（马太福音 1 章 22～23

节） 

我们在马太福音第一章里已经看到，祂的名字叫“耶稣”、

“基督”，又被称为“以马内利”。有时候，我们为人送行时会

说：“神与你同在！”然而这里所说的“神与我们同在”并不是

一般意义上的祝福，而是圣经中一再重申的伟大真理，基督的神

性：“神在肉身显现”（提摩太前书 3 章 16 节）。我们前面已经

详细讲过有关基督神性的内容，今天就不再多作展开。 

福音一开始，就让我们看见童女怀孕生子，看见加尔文主义

的核心要义，看见基督的神性，真是充满了教义的深度。马太在

此为教会的信仰根基奠下了基础；他毫不回避，也不掩饰。我们

常常把福音书当作叙事性的文字来读，但若仔细留意，就会发现

马太福音第一章开门见山，处处充满了教义的启示。下面我引用

加尔文关于基督神性的一段话： 

从前，神与祂的子民同在是以影儿的形式；如今，在基督里，

神与祂子民的同在得以完全彰显。这就是为什么保罗说：“神本

性一切的丰盛都有形有体地居住在基督里面。”（歌罗西书 2 章

9 节）毫无疑问，若基督不同时具有人性与神性，就不能被称为

中保，也无法使人与神和好。 

我们的君王、我们的救主必须是人，因为犯罪的是人；同时

祂也必须是神，好在承受父神无限忿怒的时候不至灭亡。几周前

我们已经对此作过详细的讨论。 

约瑟醒了，起来，就遵着主使者的吩咐，把妻子娶过来，只



 

是没有和她同房，等她生了儿子（有古卷作“等她生了头胎的儿

子”），就给祂起名叫耶稣。（马太福音 1 章 24～25 节） 

这段经文清楚地表明，罗马天主教关于马利亚“一直都是处

女”的教义是错误的。经文说：“没有和她同房，直到她生了头

胎的儿子。” 

但更重要的是，我们要学习约瑟对神命令的顺服，哪怕这命

令看似与人自然的反应相违。约瑟为我们作了一个美好的榜样。

他原本想做的，是一件在当时看来正确的事，暗暗地休妻；然而

神并非要他完全转变方向，而是引导他作出调整。因此，我们也

必须常常存心预备，让神来调整我们的方向。 

至此，我们学习了大君王的家谱与祂神迹般的降生。下个主

日，我们将一同思想：这位君王来到人间时，所遭遇的是何等的

冷遇。 

让我们一起祷告： 

父神，愿我们永远承认基督的君王地位。 

父啊，愿我们称颂祂的名，因为祂单单以自己的恩典与大能，

把我们带进祂的国度。那是何等荣耀的国度！祂在其中赐给我们

各样的恩赐，使我们彼此造就，在此国度里高举基督的十字架，

宣告祂的胜利。父啊，当我们面对桌上的杯与饼（圣餐）时，求

祢使我们思想并珍惜基督为我们所作的一切。愿祂国度的好消息

永远存在我们心里。父啊，愿我们明白：我们能进入这个国度，

完全是因着我们的大君王在十字架上所付出的代价。 



 

求祢使我们的言行与国民的身份相称。 

祷告奉基督的名，阿们！ 


