
healingwings.net 

 马太福音系列讲道 111 

忠心有见识的仆人 
马太福音 24 章 45～51 节 

维保罗牧师 2008 年 3 月 30 日 

翻译：甘晓春 2025 年 8 月 26 日 

 

今天早晨我们的经文是马太福音 24 章 45～51 节。 

“谁是忠心有见识的仆人，为主人所派，管理家里的人，按时

分粮给他们呢？主人来到，看见他这样行，那仆人就有福了。我实

在告诉你们，主人要派他管里一切所有的。倘若那恶仆心里说，我

的主人必来得迟，就动手打他的同伴，又和酒醉的人一同吃喝。在

想不到的日子，不知道的时辰，那仆人的主人要来，重重地处治他，

定他和假冒为善的人同罪。在那里必要哀哭切齿了。” 

以上是神的话语。我们来祷告： 

天父，求你帮助我们真心听明白耶稣所教导的内容。求你父啊，

使我们既得鼓励，也得到警戒。愿我们成为智慧而忠心的仆人。我们

奉耶稣的名祷告，阿们。 

我们现在来到第 24 章的结尾。这章常被称为“橄榄山讲论”，

因为耶稣在橄榄山上教导门徒。整章充满了关于逼迫、死亡以及将要

发生的各种事件的警告。章节一开始，耶稣警告祂的子民不要受迷惑；

https://healingwings.net/


章节结尾，耶稣再次强调同样的主题：不要自欺。 

在章节的开头，耶稣告诉门徒们：“不要被迷惑，他们会有假基

督和假先知，会有人对你们说谎，不要受迷惑。”然而，在章节的结

尾，耶稣稍微换了说法：不要成为迷惑他人的人。因为一旦你被欺骗，

下一步很可能就是你去欺骗别人。上帝非常关心我们能正确理解事物，

不被谎言迷惑，保护祂的子民不受虚假之言的侵害。 

在耶稣给的这个最后的小故事中，祂谈到智慧而忠心的仆人。不

同的版本中，有的翻译为“智慧”，有的翻译为“明智”，有的翻译

为“忠心”。 

那么，这个仆人是谁呢？有些版本里称作“奴仆”。圣经在希腊

文中有几种不同的“仆人”词汇，一种是我们今天称之为执事。但这

里用的不是这个词，而是更接近“奴仆”的意思。 

那么，耶稣所说的这个仆人是谁？就是服侍耶稣的人。使徒保罗，

新约大部分书信的作者，常称自己为“耶稣的奴仆”。所谓“奴仆”，

是指自愿服侍的人，选择成为神的奴仆。也许对一些人来说，这个概

念比较难理解，但确实有人选择了这种生活。 

举个例子，曾有一段时间，奴隶制度存在于不同国家，有的主人

善待奴隶，有的主人恶待奴隶。当奴隶获得自由后，他们面临一个问

题：没有财产，也没有工作，不知何去何从，生活艰难。 

有一个故事讲到，一个奴隶拥有一个慈爱的主人，把他当作孩子

一样看待。奴隶获得自由时，他对前主人说：“我愿意继续留在您家

中。”耶稣也说：“我不再称你们为奴仆，而称你们为朋友。”在某



种意义上，我们不再是奴仆，而是神的儿子。 

保罗称自己为“奴仆”，意思是靠着神的恩典，他自愿服侍神，

成为神的奴仆。因为我们只有两种选择：成为神的奴仆，或成为撒但

的奴仆。如果你说“我是自己的主人”，实际上你就是撒但的奴仆。

我们只能选择少数几位主人。加拉太书 1章 10 节写到： 

“我现在是要得人的心呢？还是要得神的心呢？我岂是讨人的喜

欢吗？若仍旧讨人的喜欢，我就不是基督的仆人了。” 

真正的基督徒意识到：我认识我的神，我愿意服侍祂，做一个忠

心的仆人。这并不意味着完全不顾人，视人如尘土。耶稣教导的仆人，

是被派管理家务的仆人，是掌管、负责的仆人。 

有些父母可能理解“掌管”的概念。今天我们称之为“公务员”，

本质上是为人民服务的人。掌管并不等于随心所欲，而是为了服务而

负责任。耶稣说，仆人被派去“按时供给家人所需”，也就是要负责

任地服侍。 

在约翰福音的末尾，有一个耶稣和彼得之间感人的对话，耶稣问

彼得：“你爱我吗？”彼得回答：“是的。”耶稣三次问彼得，都是

在确认彼得的爱与忠心。这也提醒我们，成为耶稣的仆人，不只是外

在行为，更是内心的忠诚与热爱。 

彼得可能有些疑惑，你可以想象他的表情。但耶稣接着说，如果

彼得确实爱祂，他该做什么呢？耶稣说：“牧养我的羊。” 

当耶稣说“羊”的时候，祂并不是指真的羊，而是指我们，祂的



子民。耶稣非常关心祂的百姓。在约翰福音的结尾，耶稣即将升天，

离开人间，祂说：“你们要照顾我的羊，这些都是我牧场里的羊。我

把她们交给你，彼得，你要能够喂养这些羊。” 

我们都需要有这样的态度。我认为，这段经文虽然主要写给教会

的领袖，也就是门徒，但实际上对我们每一个人都有启示。这种态度

并非与生俱来，而是需要努力培养。保罗在腓立比书 2章 3 至 4 节写

道：“凡事不可结党，不可贪图虚浮的荣耀。只要存心谦卑，各人

看别人比自己强。各人不要单顾自己的事，也要顾别人的事。” 

耶稣说：“牧养我的羊。”意思是，忠心而智慧的仆人，就是关

心神子民的人，愿意牺牲，愿意理解他人。忠心和智慧是关键。不同

的译本有些翻译为“忠心与智慧”，有些为“忠心与明智”。我使用

的版本是“忠心与明理”。“明理”这个词很有趣，在希腊文中，

“忠心”是同一个词，而“智慧”是另一个词，原文意思是谨慎、审

慎、洞察周围情况。 

忠心的仆人，就是即使劳累仍坚持行事的人。保罗在帖撒罗尼迦

后书 3 章 13 节写道：“弟兄们，你们行善不可丧志。” 

我们常常会厌倦做正确的事，觉得做错事会更轻松、更省力。圣

经说，罪短期内看似有趣，顺从诱惑似乎更容易，但最终罪会暴露，

带来恶果。作为牧者，我有责任提醒大家：罪会在生活中产生非常负

面的影响。我们必须忠心，不能在行善中灰心。 

耶稣还说，仆人要明理，也就是要审慎。祂在本章教导人们如何

分辨和察觉周围的事物，不需要天才，也不难理解。我们必须在处理



他人时保持警觉和谨慎，而不是机械行事。 

例如，当我们在教导或辩护信仰时，面对不同的人、不同的情况，

我们要注意观察他们的背景和状态，而不是仅凭表面判断。智慧不仅

是知识，更是洞察力，是明理，是理解对方真正需要的能力。 

让我们看 24 章 46 至 47 节：“主人来到，看见他这样行，那仆

人就有福了。我实在告诉你们，主人要派他管里一切所有的。” 

这里出现了“有福的仆人”。之前我们谈到的是智慧而忠心的仆

人，而现在耶稣讲到的是有福的仆人。忠心、明理的仆人，最终将蒙

福，被主人赋予更大的责任与祝福。 

我们要记住，当耶稣讲这篇讲道时，祂是在预言教会将经历的艰

难时期。教会将会面临严酷的逼迫和困难。我的观察是，当环境变得

艰难时，人们要么彼此非常关爱，要么彼此极度苛刻。经历困境的家

庭，要么因此更加紧密，要么因此破裂。 

我想起我多年执教篮球的经历。很多同学或教练会理解这个情况。

有些体育馆简直糟透了。比如我曾去过的一个位于长滩市的小体育馆，

环境闷热、拥挤。我叫暂停时，既没有给球员也没有给教练的板凳，

只能坐在看台最前排。叫暂停的时候，有人占了我的座位，又有人把

膝盖顶在我背上，非常吵闹。我每年都会提醒球队：“你们要去那个

体育馆，他们会大喊大叫，对你们尖叫。”大学新生、二年级生听了

都很兴奋，觉得越吵越刺激，能激发最佳表现。他们确实是一支不错

的队伍。比赛中一旦犯错，全场观众会对我们队的球员大喊大叫，队

友之间也会指责、抱怨，最后比赛可能就被情绪影响，输掉比赛。 



这也是为什么职业篮球运动员年薪两千万，却仍然依赖主场优势

的原因，他们不喜欢被人尖叫辱骂。希伯来书告诉我们，不要把目光

仅仅放在看台上庞大的观众群体，而要记住那些在天上为我们加油的

弟兄姐妹。 

当我们生活在一个道德渐暗、邪恶愈加明显的社会时，我们可以

从教会历史中获得安慰，看到那些忠心的人们如何坚持。耶稣说，教

会将会经历极大的艰难，但祂要求我们忠心。不要因周围环境恶劣而

失去信心或行为不端。即使疲倦、遭受不公、队友责难，我们仍要专

注，做忠心的仆人，行正确的事，即便周围的人似乎都是敌人。 

朋友们，世界是破碎的，被罪所败坏。但神透过耶稣正在修复这

个世界。圣经说，神拥有一切。诗篇 24 篇记载：“地和其中所充满

的，世界和住在其间的，都属耶和华。”圣经也教导我们，那些在

小事上忠心的人，神必赐他们更大的责任。本段经文说：“主人要派

他管里一切所有的。”也就是说，如果我们忠心，如果教会忠心，那

么当神在世上施行救赎时，我们的工作不会徒然。即便今天看似没有

成效，我们要相信神会使用我们的努力，将世界从撒但手中夺回。神

的方式，就是基督徒传讲耶稣的真理，即福音：天上有神赦免罪人，

我们听见并承认，呼求耶稣的名，顺服祂的教导。这是一个永恒的国

度，远超那些曾经辉煌而消逝的世上王国。 

然后，我们来看 24 章 48 至 51 节，看到另一面：恶仆。 

“倘若那恶仆心里说，我的主人必来得迟，就动手打他的同伴，

又和酒醉的人一同吃喝。在想不到的日子，不知道的时辰，那仆人的



主人要来，重重地处治他，（或作把他腰斩了）定他和假冒为善的人

同罪。在那里必要哀哭切齿了。” 

关于这个恶仆，我们首先知道，他不耐烦神的延迟。他心想：

“我的主人怎么还不来？什么时候才能实现祂的旨意？行动太慢了。”

传道书 8 章 11 节提到这种心态：“因为断定罪名，不立刻施刑，所

以世人满心作恶。” 

意思是，当人以为神迟迟不审判，就会认为神永远不会审判，于

是放纵自己做更多恶事。恶仆就是这样：他认为神不会来审判，自己

可以随意行恶。 

我们需要从中学习耐心和忠心。我们必须持续行善，不因神的作

为似乎缓慢而灰心，不自行采取极端手段。旧约中，非尼哈与何法尼

的故事就是例子。他们因心急，自行带着约柜去打非利士人，没有遵

从神的指示，结果不仅失败，父亲也因惊吓而死，敌人反而夺得了约

柜。 

神提醒我们，在行动中要遵循祂的计划，而不是凭自己的判断。

申命记 9 章 4节至 6 节说：“耶和华你的神将这些国民从你面前撵

出以后，你心里不可说，耶和华将我领进来得这地是因我的义。其

实，耶和华将他们从你面前赶出去是因他们的恶。你进去得他们的

地，并不是因你的义，也不是因你心里正直，乃是因这些国民的恶，

耶和华你的神将他们从你面前赶出去，又因耶和华要坚定他向你列

祖亚伯拉罕，以撒，雅各起誓所应许的话。你当知道，耶和华你神

将这美地赐你为业，并不是因你的义。你本是硬着颈项的百姓。” 



神的作为不是基于我们的义，而是为了实现祂的应许和审判恶人。

我们必须保持忠心和耐心，等待神按祂的计划行事，而不是自行妄动。 

让我们永远不要、绝对不要以为，神国度的推进、我们基督徒蒙

召参与的事工，是因为我们有多么义。这无疑是骄傲的温床，而骄傲

之前必有何事？跌倒，一场跌倒。不是终极的陨落，而是一场堕落。

不是因为我多么善良，也不是因为你多么正直。坦白说，这一切都是

出于神的恩典，使我们能认识自己的罪性，深知自己多么迫切需要一

位救主。正是出于这样的认识，我们愿意把这位救主传给他人，而神

则在改变人的心。 

然而，恶仆却会“倒戈变节”，当耶稣说他开始与醉酒之人同吃

同饮时，这意味着他不再与那些寻求顺服的人为伍，而是沉浸在混乱

的人群中。我要告诉你们一件事：恶在最严重的时候，往往伪装成善。

坦率地说，这非常令人沮丧。我写这些小专栏，活跃在公共讨论中，

经常被指责为阴暗、邪恶、恶毒、偏执，几乎被冠以一切可想象的罪

名。人们不仅想要逃避神的律法，他们还希望这种行为被认可，甚至

被视为正确。当你指出这是错的时，批评者反而把你定为“邪恶”。 

我昨天和孩子们看了一部电影，我不想夸大，但它确实让我很恼

火。我不会详细讲剧情，但稍微提一下。电影里，邪恶的人是个卡通

形象，是一位自称“育儿袋鼠学校妈妈”的家庭教育母亲，她被刻画

为邪恶的象征。电影想让观众感动的高潮是，当小袋鼠离开袋子时，

母亲说“回来”，小袋鼠却回答“不，妈妈”。电影暗示这是孩子

“正义行为”的高点，但实际上母亲明显犯了错误。 



这种影视呈现的问题在于，它误导孩子，以为有时违抗父母、挑

战权威是一种道德上的“高尚行为”。孩子们可能不会明白这些谎言，

但神已经将父母设立为掌管他们灵魂的人，我们应当顺服神的命令，

敬爱父母，遵守神的话。圣经提醒我们，魔鬼可以伪装成天使，我们

必须有分辨的智慧。面对这种诱导，我们可以问：“你是说我应该违

抗父母、违抗圣经、违抗神吗？那么我应该听从谁呢？”等待回答时，

往往会发现他们无言以对，或者只是胡乱回答。因为在神所启示的律

法之外，没有真正的标准。 

最终，我们必须认识到，主人确实会来。审判的日子终将到来，

所有的账目都将清算。就像借来的玩具，无论持有多久，终究要归还

原主。罪的工价是死，当我们违背神时，结局是永远的死亡，耶稣用

哀哭切齿形容这可怕的境况（马太福音 13 章 42 节）。唯有信靠基督，

披戴祂的义袍，才能在审判日站立得住。正如约翰福音 5 章所说：

“时候要到，凡在坟墓里的，都要听见他的声音，就出来。行善的复

活得生，作恶的复活定罪。” 

使徒保罗明确教导我们，若要像耶稣一样复活得永生，必须信靠

祂。这是信息的核心。罗马书 11 章提醒我们：教会中有人自以为义

而轻视他人，总是存在这样的倾向。保罗写道：“可见神的恩慈，

和严厉。向那跌倒的人，是严厉的。向你是有恩慈的，只要你长久

在他的恩慈里。不然，你也要被砍下来。”（罗马书 11 章 22 节）

信仰不是仅仅出席、坐在教堂的座位上，而是持续信靠、顺服神。那

些从教会中离开的人，若不持续背逆，仍可被接纳，神有能力将他们

再次栽入生命的树中，成为蒙福的百姓。 



所以，让我们成为好仆人，既智慧又忠心，使审判日到来时，神

不看我们的行为，而是看我们在基督里的义。 

让我们祷告： 

父神，我们祈求，你的名得荣耀，你的名在全地彰显，使耶稣被

高举，吸引万民归向祂。父啊，我们祈求，你使我们所传的讯息保持

纯正，对那些曲解你、欺骗世人的人，你的愤怒显明，使他们认识你

的公义。帮助我们成为你的好学生，忠心管理你的恩典，成为基督良

善忠心的仆人。不要使我们懈怠，而要激励我们积极行善，关心他人、

关心他人灵魂的福祉。求你藉着圣灵提醒我们，让我们智慧分辨，知

道何时说、何时不说、说什么、不说什么。我们如此祷告，愿你的国

度在地上推进。 

奉耶稣的名，阿们。 


