
healingwings.net 

马太福音系列讲道 112 

十个童女 
马太福音 25 章 1～13 节 

维保罗牧师 2008 年 4 月 6 日 

翻译：甘晓春 2025 年 8 月 26 日 

 

今天早晨我们讲道的经文是马太福音 25 章 1 至 13 节，现在让我

们一同聆听神的话语： 

“那时，天国好比十个童女，拿着灯，出去迎接新郎。其中有

五个是愚拙的。五个是聪明的。愚拙的拿着灯，却不预备油。聪明

的拿着灯，又预备油在器皿里。新郎迟延的时候，她们都打盹睡着

了。半夜有人喊着说，新郎来了，你们出来迎接他。那些童女就都

起来收拾灯。愚拙的对聪明的说，请分点油给我们。因为我们的灯

要灭了。聪明的回答说，恐怕不够你我用的。不如你们自己到卖油

的那里去买吧。她们去买的时候，新郎到了。那预备好了的，同他

进去坐席。门就关了。其余的童女，随后也来了，说，主阿，主阿，

给我们开门。他却回答说，我实在告诉你们，我不认识你们。所以

你们要儆醒，因为那日子，那时辰，你们不知道。” 

读完神的话语之后，让我们祷告： 

天父，我们祈求您帮助我们理解这比喻中所包含的深意，这是我

们的救主多年前所教导的。父啊，帮助我们不要成为愚拙的童女，求

https://healingwings.net/


您使我们成为聪明的童女。开启我们的眼睛，让我们不仅能理解您的

慈爱，也能明白您的审判。我们奉耶稣的名祷告，阿们。 

婚礼是庆祝的时刻，是一件既神圣又充满喜庆的事件。婚礼应当

深刻而庄重，同时也应当充满欢乐。人类的关系中，没有哪一种比神

所联结的夫妻关系更亲密。我认为，这种夫妻关系中有深奥的内涵，

需要我们去理解。 

从耶稣在婚宴上将六个三十加仑的水缸变为酒的事来看，婚礼应

当既是婚姻的时刻，也是我们思考深刻事物的时刻。正是在这样最喜

乐的人类事件中，神安排我们认识祂对我们的爱。 

圣经中多次将人与神的关系比作婚姻。可以说，婚姻和婚礼的设

计正是为了让我们认识神与我们之间的关系与祂的爱。这并不是说神

后来临时决定需要一个比喻，然后想起婚姻可以用来说明关系。我认

为，从永恒中，神就已经确定，婚姻和婚礼将成为向我们显明祂与我

们关系的方式。 

在何西阿书中，我们读到：我必聘你永远归我为妻，以仁义，

公平，慈爱，怜悯聘你归我。也以诚实聘你归我，你就必认识我耶

和华（何西阿书 2 章 19～20 节）。这种我们与神“结婚”的观念，

在旧约中尤为明显，以色列是神的新人。他们若不忠诚，就被称为妓

女和通奸者，这显示了那种亲密关系。 

使徒保罗将丈夫与妻子的关系比作基督与教会的关系。事实上，

他在以弗所书 5 章的结尾几乎直接指出，他真正谈论的是基督与教会

的关系。虽然我们认识到作为丈夫和妻子，以弗所书 5章是教我们理



解各自角色和目标的重要经文，但保罗后来指出，他真正讲述的是基

督与教会的关系。 

耶稣在马太福音中曾讲过婚宴的比喻。我们可以看到，婚礼和婚

姻在福音书中常被耶稣用来说明属灵真理。在启示录中也写道：凡被

请赴羔羊之婚筵的有福了（启示录 19 章 9节）。 

天主教认为婚礼是圣礼之一。在天主教中共有七个圣礼，而新教

只有两个，即洗礼与圣餐。虽然我们不认为婚礼本身是圣礼，但婚礼

和随后的婚姻本质上确实描绘了神与教会的关系。如果我们能常常以

这样的眼光来看待婚姻，夫妻关系将会更加美好。丈夫若能常想自己

应当像基督爱教会那样爱妻子，妻子若能常想自己应当顺服丈夫，就

像教会顺服基督一样，那么夫妻关系将会更合神心意。 

作为一个长期跟随主的人，长期从事事奉和研读圣经，我深深被

神的爱所震撼，尤其是在面对我自身不配得的情况下。神依然选择爱

我，而我照镜子自省时，真切意识到自己并非如此可爱，这让我对神

的爱感到无比敬畏。 

我也主持过很多婚礼，虽然现在由于家庭原因减少了，但过去曾

主持过上百场婚礼。在主持婚礼时，我常常对丈夫提出挑战，提醒他

们自己的责任，思考自己是否也尽到作为丈夫的责任。婚礼不仅提醒

新人如何彼此相爱，更重要的是，它提醒我们神的爱和我们应当的回

应。 

在这里，我们看到耶稣给出了一个十个童女的比喻，这是祂在警

告圣殿将被毁之后所给的。此前，耶稣谈论了许多末世的预言和毁灭



性的语言，而在这些警告的末尾，祂给了十个童女的比喻。 

耶稣在马太福音中常常使用“天国如同”的比喻，但在 24 章整

章的讲论中没有出现天国的比喻，而在 25 章一开始，就出现了新的

天国比喻：天国如同十个童女。这里的十个童女，按照当时的习俗，

会陪同新郎从新娘家前往婚宴。在路途中，她们参与婚礼，也将参加

宴席。然而在这个比喻中，我们看到，陪同的新娘童女中，有一半将

无法进入宴席，被排除在外。 

让我们看看经文的开头：天国如同十个童女，她们拿着灯，出去

迎接新郎。其中五个是聪明的，五个是愚拙的。耶稣将童女分为聪明

和愚拙两类。这里的“愚拙”希腊词意思是迟钝或懒散。圣经使用

“愚拙”并不是像我们日常用法那样称人愚笨，也与智商无关。愚拙

的人可以非常聪明，他们的问题不在于智慧，而在于过度依赖自己的

聪明，把它当作终极的智慧来源，而不承认自己作为受造者的局限性。

愚拙的人会认为自己够聪明，不需要神的帮助。 

愚拙的人会说：“我可以自己弄清万物的起源，我可以找到万物

的第一因，我凭自己的智慧就能决定伦理、认知和理性思考，我足够

聪明，能够自己弄明白这些。”这就是愚拙的人。圣经中提到的富有

之人和世上的聪明人，坦率地说，确实可以为自己积累很多东西。我

们可能都认识聪明的人、富有的人，以及那些所谓世俗智慧的人。他

们可能在讨论中轻易击败你，在生意上非常成功，甚至非常精明。然

而，作为基督徒，我们会意识到他们的愚昧——他们依赖自己的财富

和智慧，把向上的社会地位当作终极目标。这种信靠本身就成为他们

最大的敌人，因为他们自以为靠自己的上升，就必然在天上也能上升，



但事情并非如此。 

正如诗篇所言：“愚顽人心里说，没有神”（诗篇 14 篇 1 节），

这并不是辱骂，而是不承认自己的受造者局限，错误地以为自己就是

终极，真理的最终裁决就在自己这里。这或许是一种自我神化，认为

“我是神，我决定什么是对的，什么是真实的”，还有比这更愚拙的

吗？ 

聪明的人则不同，这里的“聪明”与前文举例中使用的词相似，

它并不是通常意义上的智慧，而是指谨慎、明智、务实。这是实际的

智慧，是不会因自己的偏见而掩盖真理的人。聪明的人知道神的存在，

并信靠神，相信神在我们身上所彰显的事实，相信基督的话语是真实

的。朋友们，这很简单，也很正确。 

上周我收到一封邮件，内容非常有趣，是关于田纳西州一个教会

的“乡下十诫”。十诫非常简单而深刻： 

一、独一的神； 

二、不可把任何事物放在神之前； 

三、注意你的言语； 

四、按时参加主日聚会； 

五、尊敬父母； 

六、不可杀人； 

七、不可与他人乱搞； 



八、不可偷盗； 

九、不可说谎或传播闲言； 

十、不可贪图朋友的东西。 

我深信，真实的事情都是简单的，只有当谎言出现时，事情才变

得复杂。只有当那条蛇出现，挑拨说：“神真的说了吗？”并提出荒

谬的问题时，事情才变得困难。作为忠心的基督徒，我们不应走上这

条道路，而应听从并遵行真实与正确的事。 

请注意，耶稣并不是按有罪或无罪来分类童女，也不是说五个是

好人、五个是坏人。我们都是罪人，但成为愚拙的人需要一种刻意的

选择，否认自己所知道的真理。愚顽人心里说：“没有神。”神已经

向每个人显明自己，否认神是一种有意识的罪行。可惜的是，像其他

任何习惯一样，愚昧若常常实践，就会变得自然，变得轻松。 

经文第 34 节说：愚拙的拿着灯，却不预备油。聪明的拿着灯，

又预备油在器皿里。这里提到了油、灯和器皿，它们在圣经中象征很

多意义。油常用于圣殿，作为膏油或医治的元素；灯可以象征圣灵和

光明。虽然这些象征意义丰富，但在这个比喻中，更重要的并非物品

本身，而是油的数量，以及承载油的器皿。这是区别聪明与愚拙的关

键：所有人都有灯，也都有油，但有些人的油将耗尽。换句话说，聪

明的人和愚拙人的主要差别在于持久和准备的程度。 

这个比喻的核心是关于“够不够”的问题，关于持久、忍耐和恒

心。耶稣显然预见了艰难的时刻，事情会变得困难。即使是基督徒，

生活也会遇到困难。你可能在深夜看电视，看到别人有不同于耶稣的



答案；下午在家里看奥普拉，觉得她很快乐且富有，心里或许会动摇：

“或许我该去追求这些，因为我在教会里并不快乐。”耶稣预见到人

们会经历这些困难，并在早期的讲论中提醒：“因为恶事要增多，许

多人的爱心才渐渐冷淡；惟有忍耐到底的，必然得救”（马太福音

24 章 12～13 节）。 

耶稣预见到，有些人会受到诱惑，不愿忍耐到底而选择退缩。希

伯来书整卷书也在讲述这一点。 

不幸的是，现代基督徒对这个问题产生了混淆，尤其是关于“信

了就永远得救”或“永远安全”的概念。虽然这些术语在技术上是准

确的，但在流行文化的福音呈现中，它们容易引起误解。有人可能认

为只要祷告了一次“罪人祷告”，就足够了，而没有意识到成为基督

徒不是一次性的经历，而是终身的信念与承诺。 

更准确、更符合圣经的说法是“圣徒的忍耐”。圣经多次提到，

得救的人要持守信仰，遵守神的诫命，持守对耶稣的信心，直到最后。 

你看，耶稣在这里所传达的信息，要确保自己有足够的油，和我

曾经在一次青少年特会上听到的那种说法完全不同。那位讲员对青少

年说：「试试耶稣，看祂是否对你有用，你又没什么可失去的。」当

时我带着一群孩子去参加，我心里就想，即便在二十多年前，我也觉

得这不对。有时候你会在保险杠贴纸上看到类似的话：「试试上帝」

「试试耶稣」。可是我从来没有在圣经中看到过这样的经文。神的确

会说「试试我」，但那并不是「看祂对你是否有用」的意思。这根本

不是耶稣的教导。 



耶稣的意思更接近于路加福音 14 章 28 节所说的：你们那一个要

盖一座楼，不先坐下算计花费，能盖成不能呢？当人们想跟随耶稣的

时候，祂并不是让他们只要祷告一遍祷告词就行，而是会对他们说：

去变卖你一切所有的，来跟从我。有人说：我要先去埋葬我的父亲，

耶稣回答：让死人埋葬他们的死人吧。有人说：我要跟随你，耶稣却

告诉他：人子没有枕头的地方。祂几乎是在迫使人们作出明确的决定：

你确定要跟随我吗？你真的愿意走这条路吗？耶稣绝不会允许一种半

心半意，先试试看的信仰。祂的信息常常是这样：当人们因祂的神迹

得了免费午餐之后，祂随即讲道，于是五千人变成五十，五十变成十

二，最后连十二个门徒，耶稣都问他们：你们要不要也去呢？因为祂

所呼召的，是一生的委身。 

我相信，耶稣在这里所说的油，就是一生之久的信念的象征。这

种油足够你燃烧到审判日。就像婚姻誓言，无论生死，直到我们离世，

可惜许多人轻率许下誓言，却少有人认真履行。你认为作为新郎的基

督，会接受比婚姻誓言还要浅薄的委身吗？祂要的不是「先同居试试

看」的关系，而是直到永远的盟约。 

这里的油，必须指的是那种内在的真实恩典，只有这种恩典，才

能在那位眼目如火焰的主显现时站立得住。这种油是持久的、不会耗

尽的。 

第 5 节说：新郎迟延的时候，他们都打盹睡着了。要注意，到此

为止，十个童女在外表上完全没有区别：她们都有灯，都有油，也都

睡了。耶稣的意思并不是说，那五个聪明的童女在祂再来时正好在做

某件特别好的事，因此得救。不是这样。她们和愚拙的童女一样，也



是在睡觉。在这里，我们必须像保罗所说的那样，拥有无亏的爱心。

无亏这个词意思就是没有败坏。我们必须对神有一种真诚、不被败坏

的爱。 

我特别觉得，这段信息对那些在教会里长大的孩子尤为重要。圣

经里所说的十个童女，很可能指的是年轻的少女，甚至青少年。作为

一个牧者，我最大的心愿之一，就是看到教会的孩子们长大后，依然

愿意自己来到教会。我最快乐的日子之一，就是听说某个孩子考到了

驾照，第一次自己开车来教会，那让我无比欣慰。 

但我也常常心怀担忧，不是怀疑，而是一种深切的关切。我担心

有些孩子，其实只是等着离开父母的掌控，一旦不用被迫来教会，就

不再来了。我有两个朋友，平常很少去教会，我邀请他们来参加复活

节聚会。其中一个来了，是我一起打排球的朋友；另一个大概二十五

岁，比较放纵。我问他：这周要来教会吗？他回答：我爸妈出城了，

所以今年我不去。你听明白了吗？父母不在家，他就自由了，于是也

就不去教会了。这正是我所担忧的。 

我们必须明白，参加聚会并不是因为父母，而是因为你自己确实

相信，并且愿意一生坚持。圣经说：我耶和华是鉴察人心，试验人肺

腑的（耶利米书 17 章 10 节）。人或许能骗过我——我很容易被骗—

—但你绝骗不过神。十个童女在外表上看似一样，但本质上却有巨大

的差别。 

第 6 到 7 节说：半夜有人喊着说，新郎来了，你们出来迎接他。

那些童女就都起来收拾灯。没错，她们都在睡觉，但醒来的结果却完



全不同：有人进入荣耀的相遇，有人却迎来可怕的惊醒。你有没有过

这种毫无准备的感觉？比如考试时，翻开试卷发现自己一道题都不会；

或者比赛时才跑十几步，就已经筋疲力尽。这种感觉很糟糕。但朋友

们，若是在永恒里毫无准备，将是最黑暗的时刻。圣经说，我们都将

永远存在。但若站在神的审判台前，手里拿着熄灭的灯，被祂公义的

审判定罪，那将是永远的悲剧。 

与此相反，那些真正有持久信心的人，对主的同在却充满喜乐和

盼望。希伯来书的作者谈到切切盼望祂的再来，保罗在提摩太后书 4

章 6～8 节写下他临终前的心声：我现在被浇奠，我离世的时候到了。

那美好的仗我已经打过了。当跑的路我已经跑尽了。所信的道我已

经守住了。从此以后，有公义的冠冕为我存留，就是按着公义审判

的主到了那日要赐给我的。不但赐给我，也赐给凡爱慕他显现的人。 

保罗很少为自己说什么好话，他深知自己是罪人中的罪魁。但他

能坦然地说：我守住了所信的道。亲爱的弟兄姐妹，这也是我们唯一

能说的：我们都是不配的仆人，但若能忠心持守信心，主就为我们存

留了公义的冠冕。所以，你是否真心爱慕祂的显现？你是否期待与祂

相见的那一日？愿保罗的话，能成为我们众人的写照。 

第八到第九节，愚拙的对聪明的说，请分点油给我们。因为我们

的灯要灭了。聪明的回答说，恐怕不够你我用的。不如你们自己到卖

油的那里去买吧。——看起来这和“超级恩典主义”没有太大关系，

但我们暂且不谈这个。那我们该如何理解“去买油”呢？这句话的意

思是，难道真的有某种赎价吗？难道持久的信心真的有一个可以用钱

换取的代价吗？如果说油象征的是那种持守到底、恒久不变的信心，



那么真的可以买来吗？ 

从某种意义上说，我们可以回答“是的”。比如耶稣对那少年官

所说的：“变卖你一切所有的来跟从我。”在这一点上，确实有“付

上代价”的含义，无论要付出什么，都要愿意付上；就像那人若在田

里发现了宝藏，就变卖一切所有的去买那块田（参马太福音 13 章 44

节）。 

耶稣的意思很清楚：人不可能同时事奉两个主。所谓“买油”，

其实就是说：我要做出一个决定，就像婚姻中的誓言“至死不渝”，

我要立定心志，直到最后。我们都知道，夫妻彼此承诺一生并不意味

着会完美无缺，但意味着无论如何都会守约，直到生命的尽头。换句

话说，问题不在于“我要不要终身委身”，而在于“我要把我的一生

委身给谁”。 

是把生命交托给世界，交托给自己的私欲和肉体的情欲？是把自

己交托给魔鬼，或者某种魔鬼所设计的制度？还是把自己交托给基督？

无论如何，你一定会有一个主宰，这是必然的。所以问题是：你要把

一生交托给谁？ 

至于“买油”的比喻，耶稣说“去买吧”，但我们必须明白，我

们其实并没有什么可以拿来交易的。你是否经历过出门时发现自己没

带钱包？等你站在神面前的时候，你也没有“钱包”。我们能拿什么

作为交换呢？我们能否通过给神一些东西，让祂成为我们的债户，好

像祂欠我们什么呢？绝不可能。 

就像我的孩子有时候会对我说：“爸爸，你欠我一个东西。”其



实他们并不明白，房子是我的，里面的一切都是我的。但在父子之间

的关系里，我们会用这样的语言表达。神也是如此：祂本来就拥有一

切，但圣经却借用这种经济上的词汇“买、卖”，让我们明白一种心

志的委身，就是“我愿意将自己全然交给祂”。 

从表面上看，好像是我自己在作决定，好像是我主动“买”了这

信心，好像是我主动把自己交给了神。但读圣经的时候你会发现事实

并非如此：我爱祂，是因为祂先爱我（约翰一书 4 章 19 节）；我选

择祂，是因为祂先拣选了我；我抓住祂，是因为祂早已先抓住了我

（腓立比书 3 章 12 节）。所以，我“买”，是因为我早已被祂买了；

我“委身”，是因为祂先将我赎回。 

圣经中多次用“买”的语言来表达这种真理。比如箴言 23 章 23

节说：“你当买真理。就是智慧，训诲，和聪明。”启示录 3 章

17～18 节，耶稣责备老底嘉教会时说：“你说，我是富足，已经发

了财，一样都不缺。却不知道你是那困苦，可怜，贫穷，瞎眼，赤身

的。我劝你向我买火炼的金子，叫你富足。又买白衣穿上，叫你赤身

的羞耻不露出来。又买眼药擦你的眼睛，使你能看见。” 

是的，圣经呼召我们付上全部生命、灵魂与所有的作为“代价”。

但坦白说，我们之所以能够作出这样的决定，完全是因为神的恩典已

经在我们心里动工。我们之所以愿意“买”，是因为我们已经被神用

基督的宝血“买来”。 

哥林多前书 6章 20 节说：“因为你们是重价买来的。所以要在

你们的身子上荣耀神。”以赛亚书 55 章 1 节更清楚地指出这种真理：



“你们一切干渴的都当就近水来。没有银钱的也可以来。你们都来，

买了吃。不用银钱，不用价值，也来买酒和奶。”你看，连“买”

都不需要钱，说明我们并没有什么可以拿来换取，只能白白领受。 

最后，看第十到第十三节：“她们去买的时候，新郎到了。那预

备好了的，同他进去坐席。门就关了。其余的童女，随后也来了，说，

主阿，主阿，给我们开门。他却回答说，我实在告诉你们，我不认识

你们。所以你们要儆醒，因为那日子，那时辰，你们不知道。” 

这些经文直白而清晰：审判有其终极的定局，没有第二次机会。

基督徒不为死者祷告，因为一旦生命结束，结局就已定下。人在世上

八十年或短或长的一生中所作的决定，关乎永恒。耶稣说“门就关

了”，这是何等悲哀，这是“终局”的悲哀。 

这与马太福音 7 章 22～23 节相呼应：“当那日必有许多人对我

说，主阿，主阿，我们不是奉你的名传道，奉你的名赶鬼，奉你的名

行许多异能吗？我就明明地告诉他们说，我从来不认识你们，你们这

些作恶的人，离开我去吧！”愿这句话永远不要落在我们身上。 

希伯来书 9 章 27 节说：“按着定命，人人都有一死，死后且有

审判。”今天你我所作的决定，将影响永恒。 

让我们祷告： 

在天上的父啊，我们祈求祢的光明照耀我们的心灵和教会，使我

们像那五个聪明的童女，灯里常常有油，那是持久的、忍耐到底的信

心。帮助我们分辨真理与虚假，分别出属祢的与属世界的。也帮助我

们自己在世上作光，把耶稣基督是谁、祂成就了什么、正在做什么、



将要做什么，清楚地见证给这个迫切需要祂的世界。 

奉耶稣的名祷告，阿们。 


