
healingwings.net 

马太福音系列讲道 114 

绵羊和山羊 
马太福音 25 章 31～46 节 

维保罗牧师 2008 年 5 月 4 日 

翻译：甘晓春 2025 年 8 月 28 日 

 

今天我们要读的信息经文在马太福音 25 章 31～46 节。现在请听

神的话： 

“当人子在他荣耀里同着众天使降临的时候，要坐在他荣耀的

宝座上。万民都要聚集在他面前。他要把他们分别出来，好像牧羊

的分别绵羊、山羊一般。把绵羊安置在右边，山羊在左边。于是王

要向那右边的说，你们这蒙我父赐福的，可来承受那创世以来为你

们所预备的国。因为我饿了，你们给我吃。渴了，你们给我喝。我

作客旅，你们留我住。我赤身露体，你们给我穿。我病了，你们看

顾我。我在监里，你们来看我。义人就回答说，主阿，我们什么时

候见你饿了给你吃，渴了给你喝？什么时候见你作客旅留你住，或

是赤身露体给你穿？又什么时候见你病了，或是在监里，来看你呢？

王要回答说，我实在告诉你们，这些事你们既作在我这弟兄中一个

最小的身上，就是作在我身上了。王又要向那左边的说，你们这被

咒诅的人，离开我，进入那为魔鬼和他的使者所预备的永火里去。

因为我饿了，你们不给我吃。渴了，你们不给我喝。我作客旅，你

们不留我住。我赤身露体，你们不给我穿。我病了，我在监里，你

https://healingwings.net/


们不来看顾我。他们也要回答说，主阿，我们什么时候见你饿了，

或渴了，或作客旅，或赤身露体，或病了，或在监里，不伺候你呢？

王要回答说，我实在告诉你们，这些事你们既不作在我这弟兄中一

个最小的身上，就是不作在我身上了。这些人要往永刑里去。那些

义人要往永生里去。” 

这是神的话语。我们一同祷告： 

天父，我们恳求你帮助我们，把救主这些古老而深刻的话语放在

心里。这些话语既奇妙又可畏，愿你帮助我们明白其中的警戒，并以

敬虔和智慧去听从。我们奉耶稣基督的名祷告，阿们。 

在我的青年时期，可能有人会称之为“不太正经的日子”。我的

过错多半是些小恶作剧，而不是严重的犯罪。但我记得有一次被当场

抓住。那一刻，我非常清楚自己做错了事，而当真正被有权柄的人抓

住时，那种心里的冲击与恐惧难以形容。我不知道你们有没有类似的

经历。当一个人抓住你，亮出他的证件和权柄时，你立刻就感受到那

种恐惧。那一刻简直令人战栗。感谢神，我那时得到了第二次机会。 

我们所事奉的神是满有恩典的神，是赦免的神。弥迦书 7 章 18

节说：“神阿，有何神象你，赦免罪孽，饶恕你产业之余民的罪过。

不永远怀怒，喜爱施恩。”感谢神的怜悯！然而，弟兄姊妹，必须清

楚一点：神的怜悯终有停止的一刻。若是我继续在顽梗和恶行中越陷

越深，最终就会进入恶的定势，那时当局的职责就是要施行公义，降

下审判。 

同样地，在属灵层面上，也有一个区分：一类人，在罪中软弱，



却愿意悔改，向基督的十字架呼求怜悯与赦免；另一类人，却以为可

以逃避死亡和审判，躲藏在圣经所谓的“虚谎的避所”之中。以赛亚

书 28 章 15 节说：“你们曾说，我们与死亡立约，与阴间结盟。敌军

如水涨漫经过的时候，必不临到我们。因我们以谎言为避所，在虚假

以下藏身。”先知指出，这就是假象。 

真正的区别在于：有人以谎言遮掩自己，拒绝真理；也有人承认

自己的罪，转向基督寻求赦免。这两类人之间有天壤之别。 

今天的经文严格来说，并不是一个比喻。虽然耶稣提到了“绵羊

与山羊”，但这更像是对神审判的预告。因为在马太福音 24 章以及

前面的几个比喻中，耶稣是在告诉听众们“应该做什么”；但在这里，

他不再告诉人们该如何行，而是宣告他们“应该做而没有做的，或者

做了不该做的”。 

朋友们，自知有罪与罪被揭露，这两者之间有着极大的不同。我

们往往会习惯于罪，甚至麻木其中，但当有人对你说：“我看见你了，

我知道你做了什么”，那是何等可怕的事！尤其是当这揭露来自一位

掌权者的时候，而在这里，揭露我们罪的，正是基督他自己。弟兄姊

妹，当悔改的机会过去，再被揭露罪恶，那是何等可怕的事！ 

这段信息其实正是基督对他的羊群的爱。他以这样的警告来拯救

我们脱离永远的审判。虽然话语严厉，却是充满爱意的警戒。因为透

过这些话，救主向我们显明通向喜乐与永生的道路。 

耶稣说：“你们中间有人还没有死，就要看见人子降临。” 这

话是什么意思呢？这是否已经发生？难道有两千岁的人仍然活在世上



吗？显然不可能。有人认为耶稣指的是“变像”，因为那事在大约一

周之后发生。但“你们还没有死就要看见”的说法，放在短短一周的

时间里并不合理。如果我对你说：“我们下周还会见面，你们当中有

些人还活着。”这岂不是毫无意义？当然都还活着。更何况，如今我

们读的这段经文，是与马太福音 16 章平行的，而“变像”事件已经

发生了，因此也不能完全对应。 

也有人认为耶稣指的是复活和升天，认为那就是国度的显现。虽

然在某种意义上可以理解，但今天的经文显然把耶稣的再来与“审判”

联系在一起，而不是单指复活或升天。 

弟兄姊妹，整卷马太福音都在呈现两个层次的审判。 

首先，是以色列在历史与现实层面上的审判。因为他们悖逆神，

这个审判在马太福音第 24 章达到高潮，就是圣殿的毁灭。耶稣在说：

“这殿必要被拆毁，你们要逃到犹太的山上去。”这是一个历史性的

审判。 

但与这历史的审判并行的，还有“永恒审判”的教导。从听众的

角度来看，历史的毁灭之后，紧接着就是永恒的审判。正如圣经所说：

“按着定命，人人都有一死，死后且有审判”（希伯来书 9 章 27

节）。 

弟兄姊妹，过去几周我们一直查考的末世论讲论，揭开的是极其

可怕的情景，这些才是真正让好莱坞取材的内容。悖逆的以色列人从

耶稣口中听见的信息是：罗马士兵的刀剑即将临到，那是结束他们尘

世生命的审判，但紧随其后的，是永恒的审判，在那里，他们一切恶



行将被完全揭露，并在永恒里面对神公义的审判。 

换句话说，耶稣所讲的就是：罗马兵刀要临到，那是神对悖逆以

色列的审判。但当刀落下、头颅落地之时，眼睛一睁开，就是进入另

一个更可怕的审判。整个马太福音都在不断强调这一主题。 

顺带一提，我们不要忽视一个重要事实：耶稣把自己置于审判宝

座上，而那宝座本只属于神一位（约珥书 3 章 2 节等多处提到）。耶

稣的宣告，其实正是他在见证自己的神性。 

接下来我们再看经文的其余部分，这里耶稣借用了“绵羊与山羊”

的意象，这在以西结书里早已有所提及。在以西结书 34 章 17～19 节

中，神责备山羊说，他们践踏草场、污染水源，使绵羊受害。山羊被

看作是欺压、逼迫绵羊的。因此，这个比喻也在安慰受逼迫的义人：

你们不必永远忍受山羊的欺压，神的公义最终必临到，正如我们在前

一次信息中所说，必有一个清算的日子。 

在福音书中，绵羊总是被描述为基督特别关爱和保护的对象。在

约翰福音第 10 章，耶稣对那些不信的犹太人说：“我已经告诉你们，

你们不信。我奉我父之名所行的事，可以为我作见证。只是你们不

信，因为你们不是我的羊。我的羊听我的声音，我也认识他们，他

们也跟着我。我又赐给他们永生。他们永不灭亡，谁也不能从我手

里把他们夺去。我父把羊赐给我，他比万有都大。谁也不能从我父

手里把他们夺去。我与父原为一。”（约翰福音 10 章 25～30 节） 

这里耶稣表达了他对羊的爱与保护。请注意，这里说“不信”的

原因不是因为他们“还不是羊”，而是“他们不信，因为他们本来就



不是羊”。换句话说，不是“因为不信，所以不是羊”；而是“因为

不是羊，所以他们不信”。真正属于基督的羊，会听见他的声音，并

认出那是真实的。这里的“听见”，不是指肉耳听到声音，而是指心

灵认出并接纳基督话语的真理。凡属基督的人，都认出并拥抱他的话。 

此外，我们也看到父与子的双重保护：“没有人能从我手里把他

们夺去”；“谁也不能从我父手里把他们夺去”。这就像父与子一同

将羊牢牢握在手中，没有任何人能将其夺走。 

然而，弟兄姊妹，摆在我们面前的这段信息虽然很多人都耳熟能

详，但却提出了一些极为严肃的问题。首先，必须注意：所有人都要

站在基督的审判台前。没有例外。使徒保罗在罗马书 14 章 10 节、12

节也明确指出：“我们都要站在神的台前……这样看来，我们各人必

要将自己的事在神面前说明。”同样，保罗在哥林多后书 5 章 10 节

也说：“因为我们众人，必要在基督台前显露出来，叫各人按着本

身所行的，或善或恶受报。”因此，无论耶稣还是保罗，都清楚地

宣告：人人都必须在基督的审判台前交账。 

我个人一直深受安慰的一句话，是耶稣在约翰福音 3 章 18 节所

说：“信他的人，不被定罪。不信的人，罪已经定了，因为他不信神

独生子的名。”耶稣很明确：关键就在于“信”。信的人不被定罪；

不信的人已经定罪。 

然而，我们今天所读的马太福音 25 章经文，似乎并没有直接提

到“信心”。这里羊与山羊的分判，表面上似乎完全取决于他们的

“行为”：喂饥饿的、给口渴的水喝、接待客旅、给赤身的衣穿、探



望病人和囚犯。山羊受审判的原因，并不是他们犯下了多么骇人听闻

的大罪，而是“没有去做”，他们因忽略、因疏于善行而有罪。 

这段经文常常成为一些人把“行为”织入“称义”的依据。他们

会说：“看吧，最后得救与否，不仅在于基督的工作，也在于我们的

善行。”似乎救恩要靠“耶稣所成就的”加上“我们所做的”，二者

共同决定。表面上看，这样的理解似乎不无道理。许多人因此心想：

“那么，我最好赶紧去送水、去探访，否则到那日子就糟了。” 

但弟兄姊妹，若真是这样，审判日那天，恐怕要出现严重的“羊

只短缺”！因为整本圣经，从创世记到启示录都一再表明：若要凭行

为在神面前被称义，那绝不是人所能承受的游戏。诗篇 143 篇 2 节说：

“求你不要审问仆人。因为在你面前，凡活着的人，没有一个是义

的。”约伯记 9 章 2～3 节也说：“我真知道是这样。但人在神面前

怎能成为义呢？若愿意与他争辩，千中之一也不能回答。”换句话说，

到那日若有人想用辩解来为自己开脱，神一句一句发问，人千句之中

也答不出一句无罪。结果就是：有罪，有罪，有罪……永远如此。你

根本无言以对。 

弟兄姐妹，当诗人写下诗篇 130 篇时说：“主耶和华阿，你若究

察罪孽，谁能站得住呢？”这个问题的隐含答案是什么？没有一个人

能站住。所以他接着说：“但在你有赦免之恩，要叫人敬畏你。”我

们并不希望在审判的日子里，神翻出我们究竟给了多少杯凉水来作为

衡量标准。 

顺带一提，我们或许会想知道罗马天主教是如何理解这一段经文



的。因为这是他们的“旗舰经文”。在他们的体系中，他们认为很少

有人能在死后直接进入天堂。殉道者或守贞的修女等少数人或许能直

接进入天堂，甚至积累了所谓“超功德”，可以存入“功德宝库”，

其他人还能借此得益（取决于你对赎罪券等的理解）。但大多数人并

不能直接去天堂，因为他们在世上的生活并不够圣洁，不足以具备在

神面前站立的义。 

因此，他们认为人要进入神的同在，必须具备完全的义。而这种

义在何处得着呢？炼狱。天主教的文献中这样写道：炼狱是必要的，

因为灵魂不仅要被宣告为洁净（这恰恰是宗教改革的观点，神的宣

告），而是必须真正被洁净，才能进入永生。毕竟，如果一个有罪的

灵魂只是“被遮盖”，若它的罪性依然存在，只是被官方忽略，它仍

然是不洁的灵魂，不配进天堂。因此，它必须被洁净、被重新炼净，

去除残余的污点，这种洁净过程就是在炼狱里完成的。 

但弟兄姐妹，我相信圣经的立场是：并没有炼狱。我们的信条也

说过，炼狱纯属虚构。假如真有炼狱，要靠在那里清除罪恶，直到达

到神所要求的完全，那我们都将永远留在那里，因为罪的工价是永远

的死亡。 

圣经同时清楚地表明，“遮盖”一词与“赦免”和“偿还”是同

义的。罗马书 4 章 7～8 节说：“得赦免其过、遮盖其罪的，这人是

有福的。主不算为有罪的，这人是有福的。”意思是：神不再把罪

算在我们账上，因为这些罪已经被耶稣担当。 

所以“遮盖”并不是“掩盖”，而是“付清”。就像在日常生活



中，你买不起某样东西，而你的朋友说：“别担心，我替你付了。”

这就是“遮盖”的真实含义：我来偿付。既然我付了账，你就不能再

被要求付款。同样，耶稣为我们偿付了罪债，神若仍旧追讨，就是双

重审判，这是不公义的。 

如果“遮盖”一词还不足以让我们明白，诗篇 103 篇 11～14 节

用更清晰的方式表达：“天离地何等的高，他的慈爱向敬畏他的人，

也是何等的大。东离西有多远，他叫我们的过犯，离我们也有多远。

父亲怎样怜恤他的儿女，耶和华也怎样怜恤敬畏他的人。因为他知

道我们的本体，思念我们不过是尘土。”弟兄姐妹，东西有多远？

永远不相遇。诗人特别没有说“南北”，因为向北走到极点，只要再

走一步就是南；但向东永远不会变成西。因此，神的赦免就是这样彻

底。 

所以，无论是“因行为称义”的思想，还是“炼狱”的观念，都

是错误的。但这些仍未完全解决我们手上这段经文的问题。 

那么问题是什么呢？当耶稣对绵羊说：“你们这蒙我父赐福的，

可以来承受那创世以来为你们所预备的国”，他们是因自己的善行才

蒙福，还是因为蒙福而显出善行？我认为是后者。若有善行，那是神

赐福的结果，而不是他们赚来的。 

再者，当耶稣说“承受”时，产业是靠努力得来的，还是因亲人

的死而白白得着的？当然是后者。 

当耶稣说“那创世以来所预备的国”，祂仅仅是在讲一个“国度

的计划”，还是如保罗所说，祂也在讲国度子民早已在创世以前被拣



选（以弗所书 1 章 4 节）？我相信是后者。 

所以，弟兄姐妹，若在审判日善行真的出现，它们绝不是用来宣

告你无罪的依据，而只是见证神的恩典。它们只是说明：神赐下救恩

的信心，而真正的信心自然结出善行。这些善行能蒙神悦纳，也是因

为同样被基督的宝血所遮盖。 

我还想更深入一点。虽然上述理解没有错，但我不认为耶稣在这

段经文中主要强调的是“善行的果效”。祂的主要信息并不是：靠行

善得救，或者“行善证明真信心”（虽然在宗教虚伪盛行的环境中，

这是亟需强调的信息）。 

若耶稣真要强调“善行”，那为何举的例子如此“平凡”呢？你

注意了吗？喂饥饿的人，给口渴的人水，接待陌生人，给赤身者衣服，

看望病人和囚犯。这些都很重要，但在一个邪恶肆虐、逼迫基督徒的

环境中，那时信徒正遭受砍头、鞭打、出卖、焚烧的苦难。为什么耶

稣的指控只集中在这些看似“日常”的忽略上？ 

我认为答案在于 25 章 40 节和 45 节。耶稣说：“我实在告诉你

们，这些事你们既作在我这弟兄中一个最小的身上，就是作在我身上

了。”（40 节）“这些事你们既不作在我这弟兄中一个最小的身上，

就是不作在我身上了。”（45 节） 

换句话说，耶稣强调的是：你对待他人的态度，就是你对待祂的

态度。圣经中有一个清晰的主题：人如何待人，在神眼中就是如何待

祂自己。箴言 14 章 31 节说：“欺压贫寒的，是辱没造他的主。怜悯

穷乏的，乃是尊敬主。”你怎样待人，就是怎样待神。 



撒迦利亚书 2章 8 节也说：“摸你们的，就是摸他眼中的瞳人。”

意思是：攻击神子民，就是攻击神自己。 

新约里更清楚。使徒行传 9章，扫罗迫害教会时，复活升天的耶

稣在大光中显现，把他击倒在地，说：“扫罗，扫罗，你为什么逼迫

我？”（4 节）扫罗所逼迫的是教会，但耶稣说：“你是逼迫我。” 

马太福音 10 章里，耶稣差派门徒出去传福音时就已经指出：人

若接待你们，就是接待我。 

耶稣在这里所用的“刑罚”一词（46 节），在新约圣经中仅另

一次出现。这并不是新约常用的“刑罚”之词。你们看，那些信靠基

督的人，不必害怕成为山羊的结局。那位被称为“耶稣所爱的使徒”

约翰，不愿意他在信仰上的“小子们”活在对审判的恐惧中。因此他

写下这样的话（约翰一书 4章 17～19 节）：“这样，爱在我们里面

得以完全，我们就可以在审判的日子坦然无惧；因为他如何，我们

在这世上也如何。爱里没有惧怕，爱既完全，就把惧怕除去。因为

惧怕里含着刑罚，惧怕的人在爱里未得完全。我们爱，因为神先爱

我们。” 

弟兄姊妹们，我们在审判日能够坦然无惧，并不是因着我们自己

的善行；也不是借着什么炼狱；甚至也不是因为我们自己对基督的爱。

我们的确据与盼望，完全在于他先爱了我们。 

让我们一同祷告： 

天父啊，我们祈求你，赐给我们一颗真正委身的心，去明白你在

你儿子耶稣基督里所赐下的大爱。我们祈求，当我们被摆在基督信息



的面前，无论是藉着讲道、藉着圣礼，或是正如我们刚刚所读的，即

便是你最小的弟兄们向朋友、邻舍述说耶稣的时候，你都使我们和我

们的朋友、邻舍得以看见，这就是你所设立的救赎之路。 

天父啊，我们求你使人的心转向你，能够认识、相信并拥抱那唯

一的盼望，就是在基督里得平安。求你帮助我们，不再寄托盼望在我

们自己所行的善事上，而是在那位复活的救主里得享安息；他总是行

那蒙你喜悦的事。 

因此，天父，我们将一切的赞美与感谢归于你。阿们。 


