
healingwings.net 

马太福音系列讲道 119 

客西马尼园 
马太福音 26 章 36～46 节 

维保罗牧师 2008 年 6 月 29 日 

翻译：甘晓春 2025 年 9 月 1日 

 

今天早晨的信息经文是马太福音 26 章 36～46 节。 

在我读这段经文之前，我必须先说一句：我们所读的是圣经。圣

经的意思就是“分别出来的书”。“圣”意味着被分别为圣，“经”

就是“书”。圣经全都是神的话，是神所默示的。然而我要承认，当

我在这一周研读的时候，心中常常感到一种敬畏。因为当我们来到客

西马尼园时，我们真的感觉自己正在踏入圣地。至少对我而言，每次

读到这里，我都会想：我怎么可能表达出那些连我的心思都无法揣摩

的奥秘呢？ 

这就是那种连天使都渴望俯视的奥秘，是那种纵使在永恒里，当

我们在天上昼夜赞美坐在宝座上的羔羊，也永远无法穷尽的真理。我

们永远不会有一天说：“啊，我完全明白了。”这永远不会发生。对

我来说，即便我今天所选择的词语，仍然远远不足以表达这一事件的

真实意义，更不用说随着马太福音逐渐推进所要展开的种种事件了。 

现在，让我们来听神的话： 

https://healingwings.net/


“耶稣同门徒来到一个地方，名叫客西马尼，就对他们说，你

们坐在这里，等我到那边去祷告。于是带着彼得，和西庇太的两个

儿子同去，就忧愁起来，极其难过。便对他们说，我心里甚是忧伤，

几乎要死。你们在这里等候，和我一同儆醒。他就稍往前走，俯伏

在地祷告说，我父阿，倘若可行，求你叫这杯离开我。然而不要照

我的意思，只要照你的意思。来到门徒那里，见他们睡着了，就对

彼得说，怎么样，你们不能同我儆醒片时吗？总要儆醒祷告，免得

入了迷惑。你们心灵固然愿意，肉体却软弱了。第二次又去祷告说，

我父阿，这杯若不能离开我，必要我喝，就愿你的意旨成全。又来

见他们睡着了，因为他们的眼睛困倦。耶稣又离开他们去了。第三

次祷告，说的话还是与先前一样。于是来到门徒那里，对他们说，

现在你们仍然睡觉安歇吧。时候到了，人子被卖在罪人手里了。起

来，我们走吧。看哪，卖我的人近了。” 

愿神的话得到尊荣。让我们祷告： 

天父，我们恳求你，使我们能够稍微窥见救主在园中所经历的深

奥与痛苦。求你帮助我们认识、学习并领悟，使这些神圣而奇妙的话

语不至落在聋耳或冷漠的心田里，而是点燃我们心灵的敬畏与感恩。

求你使我们对主为我们所成就的工，生发极大的珍惜与赞叹。我们奉

耶稣基督的名祷告，阿们。 

有人说过一句话：“不要写空头支票，却没有行动兑现。”也许

是别人说的，也许是我自己说的。耶稣刚刚预言，他的门徒都要四散，

如同羊群被赶散。他预言自己将被击打，而他们都要逃离。但门徒却

不同意。彼得甚至说：“就是我必须和你同死，也总不能不认你。”



其他门徒也都这样说。如今，他们有机会来证明了。 

耶稣进入一个小园子，名叫客西马尼，“客西马尼”的意思是

“榨油机”。他把大多数门徒留在一边，只带了彼得、雅各和约翰。

就在这里，他将要被出卖。似乎耶稣有意将大多数门徒放在一个相对

安全的距离，只带上这三位门徒，原因有两个：第一，他自然渴望人

的陪伴与支持；第二，也是为了证明他先前所说的预言，他们终将软

弱失败。 

路加在他的记载中告诉我们，耶稣往客西马尼去是“照常”的。

他不是退缩，而是主动迎向敌人。他并没有隐藏，他清楚敌人知道要

到哪里才能找到他。 

接下来，我们在耶稣身上看见一种极为少见的状态，这是圣经中

极少描述的：他忧愁、极其难过。马太写到耶稣的忧伤，马可记载他

惊恐不安，路加甚至说他“极其伤痛”，直到汗珠如大血点滴落在地

上。 

你可以想象，这样的情景会让使徒们多么震惊。要知道，就是这

位耶稣，当海上狂风大作、波浪翻腾之时，他竟然在船上安睡。当他

醒来，还斥责门徒们惧怕、小信。而如今，他竟被描述为极度忧伤痛

苦，这种差别之大，令人不禁要问：他知道了他们所不知道的什么？ 

我不喜欢坐飞机，这不是秘密。无论去中国的长途航班，还是去

新西兰，我都紧张得不得了。飞行中，我总是观察乘务员。他们即便

遇到颠簸，依然神态自若，闲聊着晚上要去哪里吃饭。而我却紧张到

心跳加速，双手紧握。让我最害怕的是，当出现奇怪的声音，而他们



彼此交换眼神，好像在说：“那是什么？”这让我心惊胆战。为什么？

因为他们知道一些我不知道的事情。 

门徒们此刻看到耶稣焦虑不安，他们也必然在想：耶稣知道了他

们所不知道的什么？他们并没有误读耶稣的忧伤。耶稣亲口确认说：

“我心里甚是忧伤，几乎要死，你们在这里等候，和我一同警醒。”

他稍往前走，俯伏在地祷告：“我父啊，倘若可行，求你叫这杯离开

我。然而不要照我的意思，只要照你的意思。” 

他回来时，见门徒睡着，就对彼得说：“你们不能同我警醒片时

吗？总要警醒祷告，免得入了迷惑。你们心灵固然愿意，肉体却软弱

了。”第二次他又去祷告。 

正是这“极其忧伤”，促使耶稣连这三位亲近的门徒也暂时撇下，

独自前行。他俯伏在地祷告。圣经记载人祷告有许多姿势，有人数过，

总共有十一种：站着、坐着、俯伏、仰卧等等。生活中常有一些处境，

使我们不得不采取某种迫切的姿态。我们会意识到：此刻我必须跪下

祷告。而最迫切的姿态莫过于俯伏在地，在神面前匍匐。这不是人为

编造的仪式，而是被环境逼到极处，自然流露出来的姿势。 

圣经肯定团体祷告的价值，但我们也知道，他人的目光有时会分

散我们的注意，使我们难以专注。对我而言，独处往往是我不受干扰、

毫无顾忌祷告的唯一方式。耶稣也是如此，他离开门徒，独自到父面

前，俯伏祷告。 

问题是：这忧伤从何而来？耶稣是公义的，是无罪的。难道我们

不能把“勇敢”也加在他一切美德的名单上吗？他岂不是“勇敢的耶



稣”？值得注意的是，并非所有的焦虑和忧伤都必然是罪。虽然我们

因有罪的本性，忧虑常常掺杂着不信、抱怨或不满，但并不是所有的

忧伤都是有罪的。 

你知道我是怎么确定的呢？因为耶稣忧愁，但祂从未犯罪。所以

忧愁本身并不一定是罪。既然如此，我们岂不该竭力去明白，到底是

什么让救主如此痛苦？这是我们必须思考的问题。若我们在场，若我

们是彼得、雅各或约翰，难道不会惊讶地看着耶稣吗？这位曾勇敢面

对逼迫、面对众多敌对者的耶稣，如今在这园子里，为什么会如此痛

苦难当？ 

客西马尼园历来成为人们无尽探讨的源头。这里有许多广为人知

的经文，比如“心灵固然愿意，肉体却软弱”，“不要照我的意思，

只要照你的意思”。即使是不信的人，对这些话语也常有所耳闻。所

以这里能讲的实在太多。但今天早晨，我要把重点收窄，仅从三个方

面来思想这件事：第一，耶稣的人性；第二，祂痛苦的根源；第三，

这一切如何彰显神对祂儿女的爱。 

首先是耶稣的人性。你是否意识到，这是基督教教义的核心之一：

耶稣是完全的神，同时也是完全的人。而在祂一生中，恐怕没有哪一

处比客西马尼园更清楚地显露祂的人性。至少在我看来，这里我们最

真切地看见了“人子耶稣”。 

祂的人性表现在祂迫切的祷告姿态上。神不需要向神祷告。可是

圣经却常常记载耶稣在祷告。既然耶稣是神，为什么还要求告神？唯

有理解祂完全的人性，我们才能明白这一点。祂的祷告绝不是表演，



而是真实的表达。祂是真实的人，虽然无罪，却在祷告中倾心吐意。

圣经说祂不仅在身量上增长，也在智慧上增长（路加福音 2 章 52

节）。希伯来书也记载：祂在肉身的日子，曾大声呼求、流泪祷告，

求那能救祂免死的主，就因祂的虔诚蒙了应允。祂虽然为儿子，还是

因所受的苦难学了顺从。 

耶稣“学了顺从”，这并不是说祂曾经不顺服或有罪，而是说祂

通过受苦，成为完全、完全的赎罪祭。祂不是十二岁、十五岁或十八

岁就能上十字架的。祂必须尽诸般的义，成全律法，才成为完全的牺

牲。我们不该把无罪的人看作“超人”。我承认，我常常这样想耶稣：

是的，那很难，但祂是神，好像祂有我们没有的特殊优势。但事实不

是这样。祂是真实的人，完全的人。作为人，耶稣与我们一样需要祷

告。 

祂的人性也显露在祂对同伴的渴望上。祂的请求何等卑微：“和

我一同警醒。”字面意思就是“保持清醒”。祂只是求他们陪伴，保

持清醒，不要让祂独自一人。然而他们却连这都做不到。路加告诉我

们，他们是因为忧愁过度而昏沉困倦。即便如此，在祂最黑暗的时刻，

耶稣仍然关心门徒的属灵需要。祂知道，他们缺乏祷告会导致失败，

因此劝勉他们：“总要警醒祷告，免得入了迷惑。”这不仅适用于当

时，也是普遍的真理。一个没有祷告生活的人，必将容易陷入试探。

祂说的“入了迷惑”，意思就是在试探中跌倒。 

同时，耶稣也鼓励他们：“心灵固然愿意，肉体却软弱。”这是

对他们的肯定。只有真正的信徒，才会有愿意顺服神的心灵。然而人

性的软弱却常常成为拦阻。但耶稣的语气并非责备，而是理解。祂承



认他们内心的渴慕，同时指出肉体的软弱。 

我们也看见祂的人性在祂的祷告里显露出来。祂三次祷告说：

“我父啊，倘若可行，求你叫这杯离开我。然而不要照我的意思，只

要照你的意思。”这是众所周知的经文，但也是令人难以完全理解的

经文。对此有许多解释，我只提两种可能。 

一种解释是，这是为了教导门徒，使他们真实感受到祂的痛苦。

耶稣作为大教师，常常用各种方式来教导祂的门徒。比如在拉撒路的

坟墓前，祂大声祷告，是为了让周围的人听见。再比如往以马忤斯的

路上，路加记载祂假装要往前走，这是为了试探两个门徒是否愿意留

下祂。保罗也说过，他情愿为以色列人被咒诅。摩西甚至说过，宁愿

自己的名字从生命册上被涂抹。这些都是带有夸张成分的表述，用来

强调重点。所以，有些人认为耶稣在这里也是如此。 

另一种解释，我个人更倾向于此，就是这是耶稣作为完全人的真

实挣扎。祂是完全的神，也是完全的人。为了做我们的代表，祂必须

在那一刻完全承担人所该承受的苦痛。也许神在那一刻掩盖了祂全知

的属性，使祂真正经历作为人的恐惧与痛苦。这样，祂的代赎才是真

实的。 

值得注意的是，耶稣的祷告绝不是在考虑不顺服，而是在寻问是

否有别的道路。祂的语气像是在说：“父啊，我愿意顺服，只是若有

别的方式可行？”这是祂人性的真实挣扎，超出我们能完全理解的范

围。但关键是，祂的请求立刻被一句话所平衡：“然而不要照我的意

思，只要照你的意思。”这句话，我认为应当出现在我们每一个祷告



中。因为它表达了最高的顺服与信靠。 

我记得有一次，那时我们在和一位牧师交谈，他坚决反对在祷告

中说“愿你的旨意成就”。他认为这样祷告会让我们变得模棱两可，

好像神更希望我们直接要求自己所渴望的东西。就像说：“这是我的

请求，我不要说‘愿你的旨意成就’，我要明确告诉你我想要什么。”

而不是在结尾加上一句：“父啊，无论如何，随你的旨意。” 在外

面确实有这样一大群人，他们说你不应该祷告“愿你的旨意成就”，

因为那会让你的祷告变得软弱，你需要更具体、更坚定，不能含糊。 

我怀疑，虽然不能确定，这种祷告方式可能来自于那些“信心之

道”的人，他们认为只要祷告得足够响亮，就能发生奇迹。我曾和一

个人谈过，他们的教会认为“呼求主的名”就是在聚会中反复喊出神

的名字。所以，他们不是唱诗、听讲道、领圣餐，而是花时间喊“耶

和华”。他们没有认识到，呼求神的名其实是指呼求神的一切所是、

所代表的意义以及祂的作为，而不是单单念出祂的名字。 

外面确实有很多奇怪的教导。但我想提前指出这一点，因为雅各

书清楚教导我们，这才是正确的祷告方式。而且，雅各更进一步说明，

不这样祷告其实是骄傲的表现。 

雅各书 4 章 13～16 节写道：“嗐！你们有话说：‘今天明天我

们要往某城里去，在那里住一年，做买卖得利。’其实明天如何，

你们还不知道。你们的生命是什么呢？你们原来是一片云雾，出现

少时就不见了。你们只当说：‘主若愿意，我们就可以活着，也可

以做这事，或做那事。’ 现今你们竟以张狂夸口，凡这样夸口的都



是恶的。” 

所以我们在祷告时，无论开头还是结尾，甚至整个祷告的过程中，

都应该常常怀着这样的心：父啊，这是我们的渴望，这是我们的祈求。

你吩咐我们祈求，我们就带到你面前。但不是我们的旨意，愿你的旨

意成就。天父啊，我们完全信靠你的智慧、能力，以及你对这祷告的

回应。 

最后，我们要看耶稣极大痛苦的真正来源是什么。这对我来说，

才是整段经文的核心。难道只是灵与体的暂时分离吗？保罗也谈到过

这点，离开身体就是与主同在。难道这就是耶稣痛苦的根源？保罗曾

说过：“因我活着就是基督，我死了就有益处。”（腓立比书 1 章

21 节）那么，他是不是面对死亡时，比耶稣更平静？ 

这样一问，似乎有点不敬。但加尔文曾写过，如果仅仅是因为惧

怕死亡让基督如此痛苦，那么就等于说祂有懦弱、女性化的心思。读

到这句话时，我心里震惊，我们必须小心措辞，因为这是圣洁的事。

但我认为，如果我们说耶稣在面对一些人都能勇敢面对的死亡时却惊

恐万分，那是极其短视的看法。耶稣的品格与本性绝不会如此。死亡

之所以给祂带来如此巨大的痛苦，不是因为单纯的肉体消亡，而是因

为祂深知这死亡意味着要面对神的审判。 

祂完全明白神的公义与忿怒。祂知道，自己很快要承受神难以想

象的愤怒、公义的刑罚、彻底的定罪。我们的罪如同层层堆叠的疮毒

般都要加在祂身上。那位“无罪的”，要替我们“成为罪”（哥林多

后书 5 章 21 节）。我甚至无法完全明白这句话的深意，但我们知道，



祂要成为罪的代替，成为罪的具象化。地狱的恐怖，那种人类言语无

法描述、纵然用焚烧垃圾坑的可怕比喻也不足以表达的恐怖，都要临

到祂身上。 

而且，耶稣要承担的不只是一个人的罪，而是“耶和华使我们众

人的罪孽都归在他身上”（以赛亚书 53 章 6 节）。有一首诗歌唱到：

“父转脸不顾。”这就是祂在十字架上呼喊的“我的神，我的神，为

什么离弃我？”（马太福音 27 章 46 节）。我们要知道，神是无所不

在的，并不是祂真的不在了，而是祂的喜悦不在了，取而代之的是祂

的愤怒、公义与刑罚。 

耶稣到底要承受多少“地狱”？那是所有将来投靠祂之人的地狱

总和。使徒信经说“祂降在阴间”，意思就是：我应得的地狱，祂替

我受了；你应得的地狱，祂替你受了；凡将来呼求祂之名的人应得的

地狱，祂都亲身承受了。 

想到这一点，我甚至不敢再继续往下推演。因为我们每个人都经

历过人生中的忧伤、痛苦、焦虑、失去亲人的悲哀。但这一切加起来，

都远不能与神的忿怒相比。我甚至常常连自己的痛苦都难以承受，更

不用说他人的痛苦。可耶稣却要承受全人类所有的罪与应得的刑罚，

从亚当到历史终结前的最后一人。正是这份重担，使祂在客西马尼园

汗如血滴。 

那么，这又如何彰显神的爱呢？因为这绝不是单纯的神学推理。

这是神对我们的爱最直接、最深切的表达。约翰福音 3章 16～17 节

说：“神爱世人，甚至将祂的独生子赐给他们，叫一切信祂的，不至



灭亡，反得永生。因为神差祂的儿子降世，不是要定世人的罪，乃是

要叫世人因祂得救。” 

这是圣经中最广为人知的经文。神的爱，就是借着差祂的儿子为

罪人死。爱本身，就是神的属性（约翰一书 4 章 16 节）。我们若没

有神启示，根本不知道什么是爱。而三位一体之间那纯洁无瑕、完全

无罪的爱，远超我们的理解。那是任何小说、电影都无法呈现的爱。 

然而，神的计划就是为祂的儿子预备一个身体，好让祂被献上

（希伯来书 10 章 5 节）。而父神的动机，就是祂对我们的爱。不要

误解，好像父是敌人，子是朋友，仿佛父要审判我们，子来拦阻。其

实是父的旨意要拯救我们。正如希伯来书写道：“我们凭这旨意，

靠耶稣基督只一次献上祂的身体，就得以成圣。”（希伯来书 10 章

10 节） 

老实说，我想不出自己会愿意牺牲一个有罪的孩子，去拯救在座

所有人。可神却为我们舍了祂的独生子。 

神并不是在思量说：“我要找一种方式来表达我对儿子的爱。哦，

父子关系、母女关系正好可以。”不是这样的。相反，很清楚的一点

是，神设立父母与儿女，正是为了向我们显明祂与自己儿子的关系。 

这就是为什么有父亲与儿子，这就是为什么有家庭。这一切的目

的，是要让我们借此认识神。 

保罗在论及婚姻时，也清楚地指出这一点。他谈到丈夫与妻子，

谈到基督与教会。随着经文往下，他说：“我所讲的，主要是指着基

督与教会。”他最主要的用意、最核心的教导目的，是要让我们明白



神的本质与祂的爱。朋友们，如果我们这些本性邪恶的人，尚且能如

此深爱自己的儿女，那么天父对祂独生子的爱岂不更深、更大吗？ 

我祈求，在这一切的思考中，我们能更加体会父神对我们的爱。

主耶稣说过：“人为朋友舍命，人的爱心没有比这个大的。”正是这

份爱，使祂在思想即将临到祂的苦难时，心灵极其忧伤、甚至要死。

我想，这应该就是爱的最高表达：天父对我们的爱，基督对我们的爱。 

经文的结尾，记载耶稣说：“起来，我们走吧，看哪，那卖我的

人近了。”这里“我们走吧”这个动词，不是指逃避。耶稣并不是在

说：“快走，躲开这里。”相反，祂主动迎向仇敌，祂走向前去，祂

面对仇敌。 

因此，我除了祈求我们更深认识父神对我们的爱，也祷告我们能

单单信靠祂，因为唯有祂能迎击并战胜我们最大的仇敌。 

天父啊，我们祈求祢帮助我们认识、领会祢向我们所施的大爱。

那爱显明在祢为耶稣预备了一个身体，使祂道成肉身，住在我们中间，

且常行祢所喜悦的事。然而祂最终走上十字架，为我们担当了地狱的

痛苦，承受了本应落在我们身上的公义忿怒与定罪。祂为我们赎罪，

祂替代了我们，祂成为我们的中保与代替。天父啊，这些言语实在不

足以表达当时真正发生的事。 

求祢帮助我们，成为那样的基督徒，将我们的心、思想、整个人

都献上，去体会那藉着耶稣在客西马尼园里所经历、所思想的事情而

显明的伟大之爱。求祢帮助我们，深切认识祢对我们的浩大慈爱。 

我们如此祷告，奉耶稣的名，阿们。 


