
 

healingwings.net 

马太福音系列讲道 12 

得人如得鱼 
马太福音 4 章 18～22 节 

维保罗牧师 2004 年 3 月 7 日 

翻译：王兆丰 

 

我们的马太福音第四章学习还剩两次。下个主日之后，我们

就要开始讲第五章“登山宝训”。 

“耶稣在加利利海边行走，看见弟兄二人，就是那称呼彼得

的西门和他兄弟安得烈，在海里撒网，他们本是打鱼的。耶稣对

他们说：“来跟从我！我要叫你们得人如得鱼一样。”他们就立

刻舍了网，跟从了他。从那里往前走，又看见弟兄二人，就是西

庇太的儿子雅各和他兄弟约翰，同他们的父亲西庇太在船上补

网，耶稣就招呼他们。他们立刻舍了船，别了父亲，跟从了耶稣。”

（马太福音 4章 18～22 节） 

让我们一起祷告： 

父神啊，我们祈求您借着圣灵和您的话，使我们能看见马太

福音中的这些事。愿我们明白基督对使徒们的呼召，也明白祂对

我们的呼召。父啊，求您帮助我们理解属天的事。我们奉基督的

名祷告，阿们。 

很清楚，这段经文告诉我们，基督呼召了祂的使徒。我们看

到祂事工的开端，也听见祂对门徒的呼召。我们查考这段经文，

https://healingwings.net/


 

是要明白呼召的目的：祂为什么呼召这些人？祂呼召的是什么样

的人？祂又对他们做了什么？ 

耶稣在加利利海边行走，看见弟兄二人，就是那称呼彼得的

西门和他兄弟安得烈，在海里撒网，他们本是打鱼的。耶稣对他

们说：“来跟从我！我要叫你们得人如得鱼一样。” 

这里我们看到呼召的目的，成为“得人如得鱼”的人。耶稣

呼召这些门徒，要他们成为能得人的人。我们来看这段经文的上

下文：这是耶稣事工刚开始的时候。祂刚受了洗，又经历了魔鬼

的试探，接着发生了约翰福音所记载的几件事。而在这里，祂所

做的第一件事，就是呼召一群门徒。 

“门徒”这个词的意思是“跟随的人”或“学生”，那些整

日跟随老师的人。许多门徒后来成为使徒。你是否曾对“门徒”

和“使徒”这两个词的区别感到困惑？门徒是跟随学习的人，使

徒是被差遣出去的人。一个是“跟随”，另一个是“差遣”。耶

稣对那些“来跟从我”的人，也告诉他们要成为“得人如得鱼”

的人。 

各位，现在你既已成为门徒，也要出去训练门徒。 

从某个角度说，使徒的职分是特别的。但对于每一个基督徒

来说，当你听见耶稣说“来跟从我”，你放下手中的网与事务来

跟随祂；而在某个时候，你也必被呼召去带领人成为门徒。因此，

这不单是给使徒的命令，也是给所有基督徒的使命。 

圣经说，领人归主是极其荣耀的事：“义人所结的果子就是

生命树，有智慧的必能得人。”（箴言 11 章 30 节） 



 

“智慧人必发光，如同天上的光；那使多人归义的，必发光

如星，直到永永远远。”（但以理书 12 章 3 节） 

领人信主，实在是荣耀的事。 

彼得在他的书信中指出，所有信徒都是祭司，皆当宣扬福音，

使人归主：“唯有你们是被拣选的族类，是有君尊的祭司，是圣

洁的国度，是属神的子民，要叫你们宣扬那召你们出黑暗、入奇

妙光明者的美德。”（彼得前书 2 章 9 节） 

从某种意义上说，每一个基督徒都应当看自己为钓鱼的人（若

允许我沿用耶稣的比喻），而我们所用的“鱼饵”，就是宣扬那

召人出黑暗的神的名。 

在上一讲中，我们谈到光如何照耀拿弗他利和西布伦的黑暗。

这里我不再详细论及传福音的具体方法。这种宣告、传扬真光的

使命有多种方式，不一定局限于发单张或街头布道。具体方式取

决于你的职业与位置。无论你是哲学家、运动员、工人，还是家

庭主妇，无论以何种方式宣扬，神赐给这个世界的信息都是光。

你无论身在何处，所做的就是将光带给人。神不仅在教会中，也

在工业界、金融界。神要你在那里将光带给人。凡是神所拣选的，

因着祂的恩典，终必看见这光，并对福音作出回应。 

至于方式方法，我们不必多谈。世上有多少种人，就有多少

种方法。关键在于，每个基督徒都应当宣扬真光，并且不要因面

对巨大的黑暗而退却。让我们不要忽略向邻舍传扬福音的责任，

这是我必须强调的。依我看，灵恩派和五旬节派在传福音的热忱

上，往往比改革宗更强。事实上，大多数“归正教会”的信徒，



 

是由那些“还不那么归正”的教会所带领信主的；他们在学习圣

经后，发现归正信仰更符合真理，才来到归正教会。但本来情况

不应如此。 

我并非攻击五旬节派教会，我不同意的是他们的神学。然而

问题在于：为什么他们传福音如此热切？为什么他们的教会人数

那样多？为何他们如此有果效？你们可以思考，在主日学时间分

享看法。 

改革宗的信徒理应更热心传福音。因为他们深知：得救本乎

恩，也因着信。既明白神的恩典如此丰盛，岂不更当将这信息传

给失丧的世界？然而我们却常常做得不好。这实在不该如此。我

们应当邀请邻居来教会；与他们交谈时，应当温和而有智慧地分

享神的话，使他们在神的时间里明白自己在黑暗之中，并被重生。 

弟兄姊妹们，我们不应把基督信仰看作一个“精英俱乐部”，

而应看作一个“急救站”。那些在急救机构工作的人，消防员、

警察、救生员等，他们在一起时有一种共同的喜乐与团结，因为

他们同心从事一项高尚的使命，有时甚至冒着生命危险。当他们

扑灭大火、救人脱险、阻止罪行后凯旋而归，那种喜乐与人下班

后去俱乐部消遣的情形截然不同。那是一种因高尚使命而产生的

凝聚力。 

我想，基督徒之间的团契，也应当因着对失丧之人的共同关

怀、对传福音的同心努力，而显得特别甘甜美好。当然，这不是

唯一的事，也不是最重要的事。最重要的是，我们同有一位救主、

同样的信仰，因为祂救赎了我们众人。这是我们相聚与团契的根

基。但除此之外，我们也被呼召成为“救人”的人。很显然，这



 

正是耶稣召门徒时心里所想的：“我要叫你们得人如得鱼一样。” 

那么，耶稣所召的是怎样的人呢？ 

他们就立刻舍了网，跟从了祂。从那里往前走，又看见弟兄

二人，就是西庇太的儿子雅各和他兄弟约翰，同他们的父亲西庇

太在船上补网，耶稣就招呼他们。他们立刻舍了船，别了父亲，

跟从了耶稣。 

经文清楚地告诉我们，他们“立刻舍了”。但马太在叙述中

并未交代的是，这些人其实早已认识耶稣。读约翰福音便可知道，

在耶稣呼召他们之前，他们已经在一定程度上跟随祂了（约翰福

音 1 章 40～42 节）。 

因此，我们不可想象耶稣的声音带有什么神秘力量或催眠般

的魅力，使他们忽然丢下职业跟随祂。这种说法是不正确的，因

为他们那时已认识祂。马太所强调的，是当他们的主呼召他们，

不仅作门徒，更要作“造就门徒的人”时，他们毫不犹豫地放下

工作，甘心乐意地跟随主。这里的“立刻”，并非立刻信主，而

是立刻回应主的呼召，成为传道的人。 

我们从马可福音 1 章 20 节知道，他们的父亲还有其他雇工帮

忙，因此他们并不是不顾自己的责任，对家庭里的打鱼工作完全

不负责任。他们没有说：“老爸啊，我们走了，你一个人干吧！”

但同时，他们对自己未来的收入并没有多少考虑。跟随一个加利

利的传道人，要想致富是不可能的。有时候，当神呼召你的时候，

一方面你应该安排好家里的事，尽到责任；另一方面，你也清楚

自己不会有经济上的保证。假如我说：“神呼召我往某某地方去，



 

我希望我的家庭能够撑得下去，我就让家人看着办吧！”这是一

种不负责任的做法。但如果我为家庭做了妥善安排，而自己将来

的经济收入无着落，那就不一样，因为我相信神会安排我的生活。

这是两种完全不同的情况，对此我们必须有清楚的认识。 

这几位使徒接受的是双重呼召：一是基督话语外在的呼召，

一是圣灵在他们心里的呼召。耶稣肯定对许多人发出呼召，要人

跟随祂。“被召的多，选上的少。”因此，外在的呼召或许有，

也或许没有多大的作用。但同时，又有内在的呼召。这内在的呼

召，就是神的灵在这些使徒们心里作工，使他们产生神圣的回应。

我们在马太福音 16 章 17 节会看到，耶稣问彼得说：“你说我是

谁？”彼得回答：“你是基督，是永生神的儿子。”耶稣说：“西

门巴约拿，你是有福的！因为这不是属血肉的指示你的，乃是我

在天上的父指示的。”这就是内在的呼召；外在的呼召则是神的

话语。 

我希望你们在听这篇道的时候，在参加教会敬拜的时候，已

经听到了外在的呼召，来跟随耶稣、相信祂、信靠祂。当然，作

为牧师，我也深知，唯有靠神的灵才能进行内在的呼召，使人不

仅认识到这是真理，也愿意接受这个真理。虽然今天不再有使徒，

但神在历史中一直以相同的方式作工，通过祂的话语宣告，通过

祂的灵征服人心（罗马书 8章 16 节）。这在历史中始终如此。等

一会儿我会讲到使徒的事，但神对人作工的方式是一样的。 

神通过圣经宣告祂拥有我们的生命。像使徒们一样，我们应

当毫不犹豫地回应主的呼召，不该迟疑踌躇。今天耶稣已经不在

地上行走；但当神的话告诉我们什么是当行的、什么是不当行的



 

时候，我们就应当放下手里的事，哪怕是看上去对我们很好的事，

对神的呼召作出正确的反应。 

回应基督的呼召实在是一件荣耀的事，特别是作为祂福音的

执事。这正是为什么使徒保罗会喊着说：“我若不传福音就有祸

了！”（哥林多前书 9 章 16 节）他深知，若不传福音，他就会坐

卧不安。下面我们来看看： 

耶稣所呼召的人有何特殊性？ 

首先，我不会对基督呼召这些人的特殊性泛泛地推而广之。

我们一定要小心，这并不是历史中持续发生的普遍现象。当我们

读圣经时，要知道当时、当地所发生的某些事，是独特的，你们

是否知道，耶稣今天已不再呼召使徒了？祂当年呼召使徒的事，

已成为历史；那是完成救赎之工的一部分，而不是救赎之工的应

用。耶稣也不再降生，不再成为肉身生活在世界上；祂不再被钉

十字架，不再复活，不再升天。祂今天常在父的右边。我也认为，

祂不再像五旬节时那样，将祂的灵浇灌下来，赐给使徒们无误的

知识与信息，使他们写成圣经。那是使徒特殊职分的一部分。 

但这并不是说，耶稣与使徒之间的交流方式与我们今天就毫

无关联。我想指出，使徒确实拥有一个特殊的职分；这一职分的

独特性可以从（启示录 21 章 14 节）中清楚地看到：“城墙有十

二根基，根基上有羔羊十二使徒的名字。”这难道不是一个极其

特殊的职分吗？让我再重申：我们要警惕那些自称“使徒”的人。

今天的确有这样的人。从字面上看，这个词只是指“被差遣的人”。

如果你打电话订购外卖，披萨店派人送餐，那送餐员也可以算作

“多米诺的使徒”。但若有人故意用圣经中耶稣赋予特殊职分的



 

称呼来指自己，就该引起我们的警觉。 

我们知道，因着神的恩典，这些使徒甘心乐意地跟随了耶稣。

但他们还有另一层特殊性，整本圣经称他们为教会的根基和柱石。

你可以从摩西、基甸、大卫等人的身上看到这个原则。使徒保罗

在写给哥林多教会的信中对此有明确的解释：“弟兄们哪，可见

你们蒙召的，按着肉体有智慧的不多，有能力的不多，有尊贵的

也不多。神却拣选了世上愚拙的，叫有智慧的羞愧；又拣选了世

上软弱的，叫那强壮的羞愧。神也拣选了世上卑贱的、被人厌恶

的，以及那无有的，为要废掉那有的，使一切有血气的，在神面

前一个也不能自夸。”（哥林多前书 1 章 26～29 节） 

你若读过旧约中的故事就会知道，神早已阐明这个原则。基

甸手下的大军从数以万计减少到三百人。为什么这么少？神对他

说：“我要让你知道，不是靠你的聪明、智慧或大能，而是我为

你赢得了胜利。”因此，神拣选卑微的，为要叫尊贵的羞愧，免

得血气在祂面前自夸。 

我的朋友们，当教会的领袖开始在神赐给他们的职位和能力

上自夸、骄傲时，这句话便是对他们的当头棒喝！我们看到，这

种现象在耶稣时代的属灵领袖中非常猖獗。他们是最可恶的一群

人，也是耶稣特别要对付的。 

耶稣没有到大学或犹太公会中去呼召祂的门徒。当然，那些

地方后来也有人跟随祂；并不是所有当时的属灵领袖都反对祂。

但祂没有到他们那里去，反而拣选了那无有的，为要废掉那有的。

前面我们已经提到过，加利利是怎样的地方；祂在那里拣选了一

群渔夫。加利利是一片黑暗的土地，与所谓属灵圣地沾不上边。



 

事实上，耶稣离开了属灵圣地，来到这里，而人们对祂的事工一

无所知。这些使徒的特点以及他们的事奉，我们可以从使徒行传

4 章 13 节看到：“他们见彼得、约翰的胆量，又看出他们原是没

有学问的小民，就希奇，认明他们是跟过耶稣的。” 

我们看到，这些使徒没有在拉比的学校受过教育。当时不像

今天这样有成千上万的神学院。在那个年代，若要成为属灵领袖，

受训的地方就那么几处，人人都知道谁是宗教权威。因此，当他

们看见彼得、约翰时，并没有说：“这些人真是愚不可及，不值

得一提。”他们知道这两人未曾受训，甚至说话还有加利利的口

音而被轻视，他们不过就是一群加利利的渔夫。这就是耶稣所拣

选的人。按照世界的标准，他们实在是微不足道的。 

耶稣召了他们之后是如何对待他们的？ 

祂训练他们，使他们成为“得人如得鱼”的人。让我问你们

一个问题：我们是否可以从这些使徒未受教育这一点得出结论，

说“事奉不需要训练或装备”？我听过这种论调：“作传道人，

只要有一颗心就够了。至于教义上是否正确、有没有受过神学训

练，都无关紧要。”真是如此吗？就在昨天或前天，还有人对我

这么说：“使徒们不也没上过神学院吗？”在他看来，不仅受什

么样的训练无所谓，甚至受不受训练都无所谓。让我们从经文来

看。 

使徒们未受过教育、未受过训练这一事实，绝不是传道人不

需要学习与装备的理由。这样的看法与圣经的明确教导完全相反。

圣经要求教会领袖必须有教导人的能力。例如耶稣在约翰福音 3

章 10 节对尼哥底母说：“你是以色列人的先生，难道不知道这事



 

吗？”祂是在责备属灵的教师，指出他们理当明白真理。另一处

经文（提摩太前书 3 章 2 节）也要求长老，即教会的领袖，必须

有教导的才能。 

因此，那种认为知识无用的观点，不仅与这些经文相违背，

也与我们眼前经文中基督对门徒的呼召直接冲突。耶稣并没有说：

“你们天然就会成为得人如得鱼的人”，而是说：“我要叫你们

得人如得鱼。” 

今天，取得一个神学硕士学位一般需要三年时间。我们中有

谁敢说，使徒们与耶稣同在三年的训练，不如现代神学院的课程

那样系统？你真的认为他们与主相处三年后在神学上仍一无所知

吗？我认为绝不可能。耶稣一定精心地教导他们，使他们成为合

格的工人。马太·亨利对此解释说：“我要使你们成为得人如得

鱼的人”，使人合格地成为胜任此项工作的，正是耶稣自己。祂

召了他们来，赐权柄给他们，差他们去得人的灵魂，以智慧去赢

得人心。 

对神的热情和对人的同情，是今天教会中真实情感的系结，

这的确是美好的事。然而，那些想要真正事奉主的人，必须是合

格的。不久前我遇到一位青年人，他在一个福音机构服事。他问

我，我们教会是否愿意从经济上支持他。我便问他信的是什么：

“假如我们教会打算支持你，请你告诉我，你对神、对耶稣、对

圣灵以及对救恩的看法是什么？”他坦承自己对神学没有兴趣。

他传福音的对象是电影娱乐行业的人，认为只要与那些人接触就

够了。老实说，他是个很友善的人，没有一点骄傲的气息。他称

自己有一个“对耶稣充满热情的身体”，只要这个“热情的身体”



 

出现在那些电影界的人中间就够了。 

那种认为“只要属于基督身体的一员就可以作传道人”的观

念是错误的。我常听到人把自己信主的年数作为信仰深浅的标准。

最近我在一次讲课中，有人对我说他信主已经三十八年，比我信

主的时间长。他是在与我辩论时说的，言下之意是他信主时间比

我久，因此知道得更多。但我们晓得，使徒们当年信主才三年。

所以，单凭信主时间的长短是不够的。我们必须学习基督，必须

研读祂，认识祂是谁，知道祂教导的是什么。若我们自己都不认

识基督，又怎能带领别人认识祂呢？ 

这里我正好提一下：过一段时间我们会开设一门《威敏斯特

信仰告白》的课程，届时我们可以更深入地学习圣经的教导。我

们不能总停留在几页单张的层面，而应当在书本中（指圣经和释

经书如《告白》等经典文献）扎实学习。我们今天所处的时代，

基督教信仰往往只停留在几页单张上；学完之后，就被差遣出去

带领和造就门徒。我承认，有热情是好的，但我们必须深入学习，

不断追求，好叫我们明白神在我们生活每一个层面的旨意。我们

应当不断在神的旨意上成长，明白神在工作、社会、养育儿女、

投资及业余活动等一切事上的心意，好使我们的言行反映出这个

文化所缺乏的智慧。这绝非易事，而是我们一生都当追求的功课。 

当然，我们也不是说，未学成之前就不能参与服事。使徒们

也没有等到圣灵降临之后才开始事奉。但你读福音书时会发现，

他们做的许多事都错误得可笑。耶稣对他们说：“你们跟了我这

么久，这事难道还不知道吗？”这话充满了爱的责备。有时祂也

很严厉，尤其是对彼得说：“撒但，退我后边去吧！”这话一点



 

也不客气。彼得会不会说：“我都跟了您这么久，您怎么这样对

我说呢？” 

不管怎样，神要求我们要学习，认真地学习。 

使徒们是受过教导、经过训练的，他们没有一直停留在无知

的状态。耶稣并没有仅仅满足于人愿意跟随就行。神所要求我们

的，不只是“愿意”，还要“愿意并且有能力”。我们不仅要放

下手中的网跟随祂，还要学习祂，好使我们有能力代表祂事奉。 

这里有马太·亨利的一段很好的注释：我们在使徒行传 1 章

21 节中学到，“使徒们一直都跟随基督出入，从而为他们后来的

事工作了准备，受了训练与装备。” 

我们今天讨论的总结： 

耶稣对他们的呼召和随后的差遣，是圣经中一再出现的主题。

我最喜欢的经文之一是（以赛亚书 6 章）。以赛亚被按立为先知：

“当乌西雅王崩的那年，我见主坐在高高的宝座上，祂的衣裳垂

下，遮满圣殿。其上有撒拉弗侍立，各有六个翅膀；用两个翅膀

遮脸，用两个翅膀遮脚，用两个翅膀飞翔。彼此呼喊说：‘圣哉！

圣哉！圣哉！万军之耶和华，祂的荣光充满全地！’”（以赛亚

书 6 章 1～3 节） 

你看到神宝座的这幅景象。以赛亚看到之后的反应很有意思，

这正是我们主日敬拜开始时的程序：认罪。“祸哉！我灭亡了！

因为我是嘴唇不洁的人，又住在嘴唇不洁的民中。”他没有以为

自己比别人好，反而看到别人的罪如同对自己的控诉。他认识到

自己是得罪神的人类一员。除了认罪，他一句话也没说。他甚至



 

没有赞美神，没有说“这音乐真好，让我来唱赞美诗”，他只是

站在那里，说：“我灭亡了！” 

一位天使用火剪取下一块红炭（连天使都未碰那红炭），沾

了以赛亚的口。神宣告说：“你的罪被赦免了，罪孽被除掉了。”

然后主说：“我可以差遣谁呢？” 

直到嘴被沾了、罪被赦了，以赛亚才说：“我在这里，请差

遣我！”我们可以称此为福音与律法，这是贯穿圣经的主题，环

环相扣。当神以福音征服我们的时候，祂也必召我们去过一种新

生活。这呼召包括要我们成为黑暗世界的光，这也是今天早上我

讲道的核心内容。 

保罗在（以弗所书 2 章 8～10 节）中写道：“你们得救是本

乎恩，也因着信。这并不是出于自己，乃是神所赐的；也不是出

于行为，免得有人自夸。我们原是祂的工作，在基督耶稣里造成

的，为要叫我们行善，就是神所预备叫我们行的。” 

神因着祂的恩典，借着信心召了我们。顺便说一句，不是“恩

典加上信”，而是“恩典借着信”。两者皆为恩典。有人说：“恩

典是神的，信心是我的。”不！经文不是这样说的。它说“By grace, 

through faith”，信心是神救我们灵魂所使用的工具，信心本身

就是神恩典的作为。祂这样做，是要使人在祂面前无可夸口。 

但神对那些被召入祂国度的人有一个共同的要求，我们必须

被神所用。祂将我们从黑暗中召入光明，不是为了让我们组成一

个高级俱乐部，而是让我们每个人都成为救护站的一员。我们应

当被神所用。当这个词用于人与人之间时，也许不是恭维，但当



 

神说“使用”我们时，却是至高的荣耀。被神所用，还有比这更

荣耀的事吗？我的朋友们，若你不是被神所用，就是被别的什么

所用，可能是你自己。那样的话，你就只能听命于一个有限且有

罪的人了。 

我们虽然不是使徒，但我们拥有他们的信息，圣经，不就在

你们手中吗？这是神用来拯救我们的信息，也是神召我们带给别

人的信息。这是每个基督徒的责任，更是荣耀的使命。 

让我们一起祷告： 

父神啊，我们真心感谢您，召我们参与如此荣耀的工作，将

基督之光的信息带给处于黑暗、走向死亡的世界。父啊，我们祈

求，求您不要让我们将这信息据为己有，而要使我们成为恩典的

好管家，好叫我们满有智慧地应用您所赐的恩典。 

父啊，求您使我们的心为未得救的朋友焦急、疼痛。愿我们

学习使徒保罗的心志，为了同胞的得救甘愿舍己。我们岂不该以

同样的心对待失丧的灵魂吗？我们岂不该以智慧与人交谈、传扬

福音吗？父啊，求您使用我们，使我们能与您荣耀的工作有份。 

父啊，我们感谢您召我们进入光明，感谢您所赐天上的丰富

与永恒的产业。我们称颂您的名！我们知道，我们不能做任何事

来促成这救恩；我们不仅不该夸口，也实在没有可夸的。但父啊，

求您不要让我们以此为懒惰的借口，反要使我们勇敢地宣扬复活

之主的荣耀。 

我们奉祂的名祷告，阿们。 


