
healingwings.net 

 马太福音系列讲道 120 

以亲嘴为记的背叛 
马太福音 26 章 47～56 节 

维保罗牧师 2008 年 7 月 6 日 

翻译：甘晓春 2025 年 9 月 2日 

 

今天早晨我们要查考的经文在马太福音 26 章 47 至 56 节。 

我上周已经提过，但我愿意再一次强调。当我们读到这一段经文

时，几乎像是踏入了一片圣地，就是客西马尼园。当你随着耶稣走向

十字架时，你会发现这里所蕴含的深度是无法完全用言语表达的。这

种“难以言喻”并不是说我们无法理解其概念，而是指其中爱的深度、

基督的热情、祂的受苦、祂的忧伤，以及背叛的痛楚，其深度远超出

我们有限的领会。所以我们必须祷告，求神借着圣灵将这些奥秘向我

们显明，因为这些都是圣洁的事、属天的事。 

更何况，这些经文中有太多可以讲解的内容。你读圣经的一段经

文，再联想到我们所处的文化环境，常会发现基督徒的思想常受世俗

思潮的影响。于是，当我们在解读经文时，就会特别抓住其中能回应

今日基督徒困境的重点。举个例子，我平时的查经方式通常是先从希

腊文翻译成英文，然后祷告，查考平行经文，形成我对经文的理解。

之后，我会再阅读一些注释书，比如 James、Fossett 和 Brown 的解

释，或 Carson、加尔文等人的见解，看看我的理解是否与他们一致。

https://healingwings.net/


但很有趣的是，当你读到像路德或加尔文这些 16 世纪的改革者时，

会发现他们在解释一段经文时，往往花三页篇幅来驳斥罗马天主教的

错误，因为那正是他们所处的处境。他们的朋友正因信仰而遭受逼迫

甚至殉道，他们面对的异端教导，可能不是我们今天所面对的。所以

他们会极力反驳某人对经文的错误解释，而我在读时甚至会问：“这

个人是谁？他到底是怎么解释的？” 

但今天我们所面临的挑战不同。如今世界正以不同的方式渗透进

教会，影响我们的思想。保罗写给哥林多教会不要和不信的同负一轭，

其实就是提醒教会不要让世界的思想方式主导教会的思维。所以，当

我读到这样的经文时，我会特别挑出那些对今日基督徒思想困惑最深

的地方，来加以阐明。 

既然如此，让我们一同读这段经文，马太福音 26 章 47 至 56 节： 

“说话之间，那十二个门徒里的犹大来了，并有许多人，带着

刀棒，从祭司长和民间的长老那里，与他同来。那卖耶稣的，给了

他们一个暗号，说，我与谁亲嘴，谁就是他。你们可以拿住他。犹

大随即到耶稣跟前说，请拉比安。就与他亲嘴。耶稣对他说，朋友，

你来要作的事，就作吧。于是那些人上前，下手拿住耶稣。有跟随

耶稣的一个人，伸手拔出刀来，将大祭司的仆人砍了一刀，削掉了

他一个耳朵。耶稣对他说，收刀入鞘吧。凡动刀的，必死在刀下。

你想我不能求我父，现在为我差遣十二营多天使来吗？若是这样，

经上所说，事情必须如此的话，怎么应验呢？当时，耶稣对众人说，

你们带着刀棒，出来拿我，如同拿强盗吗？我天天坐在殿里教训人，

你们并没有拿我。但这一切的事成就了，为要应验先知书上的话。



当下门徒都离开他逃走了。” 

这是神的话语。让我们祷告： 

在天上的父啊，我们恳求祢赐给我们智慧，使我们能明白这些荣

耀而属天的真理。求祢使基督成形在我们心里，使我们在思想、言语、

行为上都能效法祂的形象。帮助我们更深认识这位伟大的救主。我们

奉祂的名祈求，阿们。 

马太特别指出，正当耶稣还在说话的时候，犹大就带着人来了，

这印证了耶稣对这一切黑暗事件的完全洞察与权柄。好像祂在预言将

要发生的事，而就在祂说的时候，这事便立刻发生。耶稣在马太福音

中多次预言祂自己的受死，预言犹大的出卖，彼得的否认，以及门徒

的逃离。本段经文正是以“他们都离开祂逃走了”作为结尾。祂也同

时预言过祂的复活，但奇怪的是，在门徒的对话中，这一点几乎被忽

视。耶稣明明说：“人子要被交付，要受死，第三日要复活。”可彼

得却立刻回答说：“绝不！我必要与你同去。”好像根本没听见“复

活”这句话。这种盲点，其实我们自己也常常有。 

耶稣预言了一切这些可怕的事，但没有一件事是偶然发生的。并

不是说上帝只是在混乱的人类历史中努力“亡羊补牢”。我们有时会

这样想：世界动荡，统治者做出荒谬的决定，仿佛神只能像在旧电视

节目里表演转盘子的艺人，不停奔跑维持平衡，防止盘子掉下来。我

们误以为神只是被动地维持秩序，不断收拾残局。但事实绝非如此。 

彼得在使徒行传 4 章 27 至 28 节明确宣告：“律和本丢彼拉多，

外邦人和以色列民，果然在这城里聚集，要攻打你所膏的圣仆耶稣。



成就你手和你意旨所预定必有的事。”这里的“预定”一词，希腊文

意思就是神早已预定这一切。这整个事件，包括所有人作出的恶行，

都是神在祂的计划中所定下的。不是说神先看见人要如何选择，然后

尽力把坏事变成好事；不是“人给我柠檬，我就尽量做成柠檬汁”。

不是的。连人的邪恶决定，都是在神的主权之下，为着祂的荣耀与救

赎而成就的。 

我们自然会问：“若是这样，那些行恶的人岂不是就不该被追究

责任了吗？”然而事实并非如此。神的预定并不能免去希律、彼拉多、

外邦人或以色列民的罪责。他们行恶的动机是邪恶的，但神却借着同

一事件成就祂良善的旨意。 

圣经也早已提出类似的疑问。在罗马书 9章中，保罗回应说：

“你这个人哪，你是谁，竟敢向神顶嘴呢？”在罗马书 3 章里，也有

人辩解：如果神能因人的罪而得荣耀，那我们行更多的罪，岂不是更

显出祂的荣耀吗？保罗说，的确有人这样教导。但他的回答是：断乎

不可！他们的定罪是应当的。保罗在这里并没有展开复杂的哲理推理，

而是直接提醒人：难道你们不知道神要审判世界吗？ 

是的，这就是奥秘：在神无法测度的主权深处，祂既审判罪恶，

同时又藉着一切的事件，甚至人的恶行，成就祂自己的荣耀和祂子民

的益处。 

事实上，这应当成为信徒极大的安慰，因为我们所承认的神是我

们的天父。是我们的父在天上，祂在作决定，祂掌管一切。以赛亚书

中记着主的话说：“我是耶和华，在我以外并没有别神。我造光，



又造暗。我施平安，又降灾祸。造作这一切的是我耶和华。”（以

赛亚书 45 章 6～7 节） 

因此，那种以为“当我遭遇苦难时，神暂时离开了”的观念是错

误的。我们必须明白，我在天上的父正在掌管我的灾难、我的困境、

我的心碎与艰难。这些事情不是偶然发生，也不是神勉强去补救，而

是神为着祂自己的荣耀，并为着我们的益处所预定的。 

在一切苦难之中，基督徒无与伦比的安慰就是：知道我们的父神

照着祂旨意的筹算，叫万事互相效力。 

此时，大群人带着刀棒来对付耶稣。可是在此之前，耶稣经常在

圣殿里公开教导，祂随时都可以被找到。祂说：“你们带着刀棒，出

来拿我，如同拿强盗吗？我天天坐在殿里教训人，你们并没有拿我。”

（马太福音 26 章 55 节）耶稣，马太早已说过，祂没有枕头的地方，

更谈不上要组织一支抵抗罗马或耶路撒冷政权的武装力量。可是他们

竟然把祂当作武装叛乱者来对待。 

他们带着兵器来，好像耶稣是个强盗，好像祂拥有庞大的势力需

要他们应付。你不禁要问：为什么要这么多人来捉拿耶稣？他们似乎

隐约意识到，在基督里面有一种无法抵挡的力量，生命、良善与公义

的真理。他们也许因为祂所行的神迹奇事，而感到惧怕。可是他们的

刀棒，岂能阻止这位主呢？这就像人拿棍棒去拦住暴风，或用小小的

扇子去挡住汹涌的海啸，根本是徒劳。 

连彼得试图用武力保护耶稣的举动，也是错误的。他拔刀砍下了

大祭司仆人马勒古的一只耳朵。彼得当时还记得自己曾许下诺言：我



总是要和你同去，就是到死也是如此。所以当大批人来时，他随时准

备动手。然而耶稣立刻责备他：“收刀入鞘吧。凡动刀的，必死在刀

下。”（马太福音 26 章 52 节）随后，耶稣甚至医治了那仆人，把耳

朵复原。 

试想，如果你是那些拿刀棒来的人，你正要捉拿耶稣，忽然见祂

在片刻之间医好被砍掉耳朵的人，你岂不该震惊？这几乎像是最后一

个神迹，一个表记，要么使人心更加刚硬，要么使人心被恩典柔化，

走向救赎。我毫不怀疑，当时在那群人中，有人后来仍旧硬心说：

“无论祂做什么，我总是要反对祂。”但也有人因此心被吸引，决定

要跟随祂。 

但耶稣的责备清楚表明：没有任何群体、任何武力能够截断福音

的能力。福音既不是靠刀剑得胜，也不是靠刀剑失败。正如旧约所启

示的，得胜不是靠马匹，不是靠车辆，不是靠人的武力，而是靠万军

之耶和华。 

历世历代以来，人类不断试图要“捉拿”耶稣。我们在园中看到

的只是最直观的画面，而这种心态也在历史中不断重复。世人试图封

锁祂的信息，禁止圣经的流传，消灭福音的声音，以免有人听见“万

王之王、万主之主”的宣告。 

他们试图逼迫教会，如果不能封禁信息，就压制传讲的人；如果

不能压制人，就歪曲信息。从第一世纪开始，犹太化派就扭曲了“唯

独因恩典得救”的信息，说人必须靠恩典加上行为才能得救。那时福

音就已经遭受攻击，此后直到今日仍不断被攻击。 



在我们文化中，这种攻击甚至体现在法律之上。有人推动立法，

禁止十字架，禁止十诫，禁止公开提及耶稣的名字。他们认为，如果

要使某种生活方式被普遍接纳，就必须除去那指出这种生活方式是罪

的信仰根基。如果能除去基督与祂的十字架，那么大门就敞开了。 

因此，从那一夜开始直到今日，世人不断试图捆绑基督、捆绑祂

的信息。然而事实恰恰相反：他们虽然捉拿耶稣，其实是耶稣要捉拿

他们。我们常听到一个问题：“你要怎样对待耶稣？”这当然是个合

理的问题。但另一个更深刻的问题是：“你认为耶稣要怎样对待你

呢？” 

就像有人牵着巨大的猎犬散步，旁人不禁要问：“究竟是谁牵着

谁？”同样，人类以为自己能掌控耶稣，其实正是耶稣在掌管他们。 

世人的信息与作为，终将消逝在历史长河里；但基督的人位与工

作，却要存到永远。祂的国度永无止境，祂的国度藉着话语、圣礼与

福音的宣讲，代代相传，遍及全地。没有任何势力能阻止神国的信息

继续向前。 

我并不是一个特别喜欢浪漫化描绘耶稣生平的人，我通常对基督

教书店里那些“沙滩脚印”的画并不感动。但坦白说，或许是因为我

对末世论的理解，我觉得詹姆斯·艾伦·弗朗西斯牧师在 1926 年写

下的一篇短文《孤独的生涯》却颇有价值。他在其中描述了基督独特

而伟大的成就： 

耶稣生在一个默默无闻的小村庄，母亲是个农家女子。祂一直过

着隐匿的生活，直到三十岁才公开出来传道，三年的时间里成为一位



巡回的传道人。祂从未拥有自己的房屋，从未写过一本书，从未担任

过公职，从未建立过家庭，从未受过大学教育，甚至从未踏入过大城

市。他从未离开过出生地两百英里之外。他从未做过那些通常伴随伟

大之名的事情，他没有任何所谓的资历。而这是我最喜欢的一点，他

唯一的凭据就是他自己。 

当他还是年轻人时，舆论转向反对他。他的朋友们逃离了他，其

中一个甚至否认了他。他被交给仇敌，受尽嘲弄的审判，被钉在十字

架上，与两个强盗同列。当他垂死之际，行刑的人竟为他在世上唯一

的财产，他的外衣，掷骰赌博。他死后，被安葬在一位朋友怜悯所提

供的借来的坟墓里。 

二十个世纪过去了，直到今天，他仍然是人类历史的中心，是进

步洪流的引领者。 

我这样说绝不过分：所有曾经行军的军队，所有曾经建造的舰队，

所有曾经召开过的议会，以及所有曾经统治过的君王加在一起，都没

有像这位孤独的人一样，深刻地影响过地球上的人类生活。 

所以，无论是刀剑还是棍棒，无论是袭击者、律师、学者、作家

还是批评者，没有任何力量能够为福音套上锁链。事实上，圣经告诉

我们恰恰相反，被捆绑的是魔鬼。那他为何被捆绑？是为了什么？ 

魔鬼被捆绑，是为了不再迷惑列国。我认为当我们把这段经文仅

仅看作是未来的事时，是一种遗憾。我相信这已经成就了。耶稣曾用

“捆绑”的概念，在马太福音里讲到过，强壮的人在自己的屋子里，

耶稣进去捆绑了那强壮的人（同一个希腊词），好夺回属于他的，那



就是世界和其中的一切。因为在这经文写下的时候，全世界都伏在那

恶者的权下。但当耶稣上了十字架，他在十字架上胜过了魔鬼，如今

魔鬼被捆绑了。 

虽然他并不是被丢在无底坑里，但他被限制，特别的限制就是，

“不再迷惑列国”。 

因此，当耶稣吩咐“你们要去，使万民作我的门徒”时，这是一

个必然会成功的使命。因为眼罩会被拿下，刚硬的心会因福音的信息

而受割礼。 

基督国度的兵器，首要的就是“道”和“圣礼”。不要忘记，这

是一个信息。基督徒的使命，就是传递一个信息，福音，那个好消息：

耶稣来，为要寻找拯救失丧的人。 

弟兄姊妹，不要搞错了，这场争战本质上是思想的争战，是观念

的争战，是命题的争战。 

福音就是好消息。耶稣说：要在房顶上宣扬出来。福音的信息就

是救恩的大能。神定意要借着人所看为愚拙的道理，使失丧的人得救。 

罗马书第十章里，保罗所说“那报福音、传喜信的人，他们的脚

踪何等佳美”，指的是什么？就是带来好消息，耶稣来拯救罪人。 

魔鬼，他不是军队之父，他是什么之父？耶稣说得很清楚，他是

“说谎之人的父”。耶稣在这段经文里提到：我若求父，他必立刻为

我差下十二营多天使”（大约六七万天使）。读圣经的人都知道，一

个天使就能跨立在两个大陆之间，一个天使就能毁灭一城一国。耶稣



只要开口，天父就能差遣无数天使来对付这些手持小木棒的人。但这

不是神国度前进的方式。 

就像旧约列王记下第六章，以利沙被亚兰军队包围时，他的仆人

害怕不已。以利沙祷告说：“耶和华阿，求你开这少年人的眼目，

使他能看见。耶和华开他的眼目，他就看见满山有火车火马围绕以

利沙（列王记下 6 章 16～17 节）。 

耶稣也在说：不是我没有能力应对他们。于是责备彼得收刀入鞘。

因为若你用刀剑推进国度，这国度最终也必灭在刀剑之下。无论是玛

代波斯、亚述、希腊、罗马还是埃及，若国度靠刀剑枪炮强迫人服从，

那国度的日子就已算定。 

神国的推进，不在乎刀剑，不在乎棍棒，而在乎天父的爱，他差

遣他的独生子，为罪人舍命。神国就是这样，直到永远。 

这不是一场单纯凭力量的较量。使徒保罗在哥林多后书 10 章

3～5 节里写道： 

“因为我们虽然在血气中行事，却不凭着血气争战。我们争战

的兵器，本不是属血气的，乃是在神面前有能力可以攻破坚固的营

垒，将各样的计谋，各样拦阻人认识神的那些自高之事，一概攻破

了，又将人所有的心意夺回，使他都顺服基督。” 

弟兄姊妹，世界的得赎是借着人心的得赎。人心的得赎发生在谎

言被揭露的时候，坚固的营垒、那些高举自己反对神知识的思想被攻

破，真理显明，人就被福音改变。 



我的学位是护教学。护教的核心，就是拆毁谎言，攻破坚固的营

垒，揭露虚假。然而护教并不是传福音。护教是与人对话，有些人喜

欢辩论，我也不反对。但我最喜欢的时刻，是当他们辩论到最后，被

迫承认自己的世界观站不住脚的时候，他们会问：“那么，什么才是

真理呢？”，这就是传福音的机会。 

当虚假的思想被拆毁，他们的心就像被耕耘的土地，可以接纳福

音的种子。此时，你就能宣告：有一位神在天上，他掌管万有，并且

差遣他的儿子为罪人死。 

最后，我们看见耶稣被亲嘴出卖。这是何等讽刺！跟随耶稣三年

之久的人，竟然成了出卖他的工具。有人或许困惑：犹大不是他们中

的一员吗？ 

弟兄姊妹，基督的仇敌不仅在教会之外，也在教会里面。仇敌的

身影甚至出现在基督教书店的书架上，出现在基督教广播电台的节目

中。不是说所有都如此，但我们必须认清，有些最危险的敌人，正是

在教会的边界之内。 

事实上，世界最有力的反基督论据，常常不是来自外邦，而是来

自那些自称为教会一部分却背叛基督的人。人们常说：“我不去教会，

因为宗教名义下的恶行太多了。”我对此并不否认。若魔鬼真要插旗，

他最想插在哪里？必然是在教会之中。 

这回到对信息的扭曲：若魔鬼无法摧毁信息，他就会篡改信息。

正因如此，我们在书信中读到：要“为从前一次交付圣徒的真道竭力

争辩”。 



耶稣被出卖时，诗篇早已预言：“连我知己的朋友，我所倚靠吃

过我饭的，也用脚踢我”（诗篇 41 篇 9 节）。这“用脚踢”的意象，

让人联想到创世记 3 章 15 节，女人的后裔要伤蛇的头，而蛇要伤他

的脚跟。 

如今，耶稣竟然被一个假冒的亲密和友谊的动作，亲嘴，出卖了。 

箴言 27 章 6 节说：“朋友加的伤痕，出于忠诚，仇敌连连亲嘴，

却是多余。”世上有各种各样的“亲嘴”。 

我是美国人，但我的祖父母来自意大利，在家里常常充满亲嘴的

礼节，各种各样的亲嘴层出不穷。 

有“死亡之吻”，你们在《教父》里也许看过：那句“是你，我

知道是你。”那就是背叛的吻。 

有肤浅的虚伪之吻，表面上的亲热，虚假的“我爱你，我爱你”

的场景，过于浮夸。 

也有团契的亲嘴。圣经里到处都有这样的例子：（罗马书 16 章

16 节）、（罗马书 16 章 20 节）、（哥林多前书 16 章 20 节）、

（哥林多后书 13 章 12 节）、（帖撒罗尼迦前书 5 章 26 节）。圣经

说：“你们亲嘴问安，彼此务要圣洁。”这是团契与弟兄姊妹之间的

爱的记号。 

还有诗篇中所提到的对“子”的亲嘴。在诗篇 2 章 12 节我们读

到：“当与子亲嘴，恐怕他发怒。”这出现在一篇极有力量的诗歌结

尾处。世上的列国和君王一同起来，图谋虚妄的事，他们说：“我们



要挣开他们的捆绑，脱去他们的绳索。”但神回应说：“我已经立我

的君在锡安我的圣山上了。”因此神警告世上的君王说：当存智慧，

要受管教。与子亲嘴，免得祂发怒。 

有些译本没有使用“亲嘴”这个词，而是译作“归顺那子”、

“向祂致敬”、“拥抱祂的管教”、“接受祂的训诲”，意思都是要

承认祂作为万王之王、万主之主的合法地位。 

亲爱的弟兄姊妹，我祈祷我们都能与子亲嘴，不是虚伪的亲嘴，

更不是出卖者的亲嘴，而是作为我们主、我们救主的真诚之吻。 

让我们一同祷告： 

在天上的父，我们祈求祢赐我们智慧，使我们能分辨真理与错误。

我们祈求祢使我们作祢的精兵，明白我们的争战就是要持守并传扬那

信息，就是耶稣要我们宣讲的：祂来是要拯救罪人，祂确实是万王之

王、万主之主。求祢赐我们信心，深知祢的国度是永无穷尽的国度。

正是这个国度，以及那被钉十字架的基督之信息，能救赎世界，并触

动人心。 

我们为我们的教会祷告，也为普世教会祷告，求祢保守我们不偏

离那核心的信息：神差祂的儿子来拯救罪人。我们感谢祢，天父，感

谢祢把我们带进祢的羊群，开我们的眼睛，使我们看见这些荣耀的真

理。 

我们奉基督的名祷告，阿们。 


