
healingwings.net 

马太福音系列讲道 15 

八福（上） 
马太福音 5 章 1～12 节 

维保罗牧师 2004 年 3 月 28 日 

翻译：王兆丰 

 

在接下来的几个礼拜里，我们要查考主耶稣的登山宝训，有人说

这是耶稣所讲的最好的一篇道。 

马太福音 5 章 1～12 节： 

“耶稣看见许多的人，就上了山，既已坐下，门徒到他跟前来。

他就开口教训他们：灵里贫穷的人蒙福了，因为天国是他们的，哀

恸的人蒙福了，因为他们必得安慰。温柔的人蒙福了，因为他们必

承受地土。饥渴慕义的人蒙福了，因为他们必得饱足。怜恤人的人

蒙福了，因为他们必蒙怜恤。清心的人蒙福了，因为他们必得见神。

使人和睦的人蒙福了，因为他们称为神的儿子。因义受逼迫的人蒙

福了，因为天国是他们的。人若因我辱骂你们，逼迫你们，捏造各

样坏话毁谤你们，你们就蒙福了。应当欢喜快乐，因为你们在天上

的赏赐是大的。在你们以前的先知，人也是这样逼迫他们。” 

［注：中文和合本译为“虚心的”应译作“灵里贫穷的”， 

“有福了”更好的翻译应该是“蒙福了”］ 

https://healingwings.net/


“父啊，求您赐给我们一双耳朵，一颗心，认真倾听我们救主的

话，听他的道。愿他的话进入我们的灵魂，我们奉他的名求，阿门。” 

美国独立宣言上说，每一个人都具有他们的创造主所赋予的、不

可剥夺的权力，生命、自由和追求幸福。这句话的原文里是追求财富

的权力，后来改为追求幸福的权力。假如你能听到我的声音，那么你

是有生命的，所有的人至少在某些程度上具有自由，即使不是政治上

的自由，也有心理上、思想上、决策上的自由。当然，在西方我们拥

有前所未有的自由，我们把政治上、思想上、信仰上的自由视为理所

当然。 

既然我们已经在一定程度上拥有生命和自由，那么我们该如何追

求幸福呢？独立宣言对此并未给出忠告，它只说你有自由，你的创造

主赋予了你这些自由，却没有告诉我们应当如何追求幸福。追求幸福

可以耗尽人的一生。 

人们用时间、财力、创造性竭尽全力地去追求幸福，这本无可非

议。谁不想要幸福呢？或许当代的摇滚乐诗人说到了点子上：“假如

这能使你幸福，那你怎么仍然忧愁满面？” 

不管怎么说，对基督徒而言，这不应该令人吃惊。看到世界上的

人拼命追求，却得不到，这并不奇怪。耶稣教导的世界观与常人的背

道而驰。他教导说：爱惜自己生命的，必要失去自己的生命；想要在

先的，必须在后。他一直在教导这些令人难以理解的道理。现在，耶

稣在这篇最伟大的讲道中开始教导一系列与人常情相反的原则。 

这个世界说，有钱的人有福了；耶稣说，贫穷的人有福了。马太



福音里说的是灵里的贫穷，但路加福音里说的就是穷人。耶稣将要教

导我们什么是真正的蒙福，他在这里九次提到“蒙福了”，指的就是

真正的幸福。 

伴随幸福的这些特征，是基督国度真正子民的性格特征。八福从

头到尾都有“天国”这个词，因此所指的就是神国真正子民所具有的

特征。这些特征不能为人赢得子民身份，而是体现出他们的身份。这

一点非常重要：当耶稣说怜恤人的人蒙福了，他们必蒙怜恤，而不是

必“赢得”怜恤。 

当我对孩子说，如果他们表现好，我会带他们去迪斯尼乐园，但

这并不意味着他们挣得或赢得了权力。他们仍然要完全依靠我来付门

票。假如他们以为自己表现好就能让检票的人说“欢迎光临，请进”，

那他们完全搞错了。我们必须牢记，人进入基督的国与行为没有丝毫

关系。行为与进入神的国之间没有一点儿联系。当耶稣说灵里贫穷的

人蒙福了，因为天国是他们的，他没有说这是一种因果关系。希望你

们能理解：靠好行为赢得天国与人应如何行事不是一回事。 

这篇讲道应提醒人们，不是来看自己的道德水平有多高，而是省

察自己是否有信心。读这篇讲道时，应该问自己：“我是否与此国度

有份？”保罗教导说：“你们总要自己省查有信心没有，也要自己

试验”（哥林多后书 13 章）。 

耶稣并没有说人因练出灵里贫穷的态度，就得以进入神的国。他

只是说明神国里的人是什么样的人，这里并未谈到如何获得或具备这

些特征。我认为这不是一篇叫人加倍努力的道，当然加倍努力没有错，



耶稣也确实要求我们竭力。但这里的上下文更多是说明这些是基督国

度成员的性格特征。 

宗教领袖和他们影响下的人，把行为与能否进入神的国联系在一

起，这是极大的错误。事实上，这也是耶稣整个事工中一直强调、一

直对付的，因为宗教领袖不明白神的国究竟是什么。耶稣在向众人解

释，如果一个人发现自己身上完全没有这些特征，靠自己拼命努力是

无济于事的。必须像税吏一样，伏在神面前呼求：“神啊，求你开恩

可怜我这个罪人”（路加福音 18 章）。 

假如你读了这篇讲道，看到自己与神的国相去甚远，并暗自立下

决心要努力做到这些，那么到头来会发现非常失望（当然，我们努力

是应当的）。让我以自己三十年的与主同行经历告诉你：我越努力，

发现自己越糟糕。若靠自己的道德品行，永远无法与神和好。随着成

长，神赐给我们思考、辨别能力，我们对自己的道德品行会越来越不

安，而不是满足。不过，如果在自己身上发现一点这些特征，我们就

应当更加追求（彼得后书 1章 5～11 节）。 

上面所说的，并非叫你们懒惰不努力。耶稣讲这篇道，是要求听

见的人去遵守。 

听了这些之后，希望你们不要感到困惑。耶稣的这段教导确实容

易引起我们的困惑。后来他又说，你们的义若不超过法利赛人的义，

就不能进天国。接着他会教导说：“你们听到说……”，会提到律法

和义。让我们快速回顾圣经中关于人的三种义。 

第一种是人的自然义。这是人在没有认识到自己需要基督的光景



下所做的最好的事。正如我们在士师记中读到的：“人在自己眼中所

看为正的行”（士师记 21 章），不是按他们眼中看为错的事，而是

他们自己认为对的事。我们的邻居中那些道德很好的人，正是如此。

但从以赛亚书中我们知道，这种义在神面前是污秽的衣裳（以赛亚书

64 章）。这种义也是法利赛人的义（马太福音 5 章 20），属于外在

的义，虽然可能包含一定的敬虔和德性，他们懂得伦理道德，但行这

种义的人绝不会说：“我如此行是为了讨神的喜悦。”这是没有神的

义，神不会看重这种义，因为在神面前，它只是污秽。 

第二种是算作人的基督义，这是圣经的定义。这种义与个人实际

行为无关，是基督将他的义白白算作人身上的义。就好比财务结账上

的概念：我决定把一千万划到你的账户上，你坐在这里什么也没做，

却瞬间成为千万富翁。基督的义就是这样白白算作我们，这义只与基

督的行为有关，而与你的行为无关。其结果是：因他的义，我们的罪

被神赦免，得以无罪释放。神这位审判官降下判决时，看见的是基督

的血、基督的义，你被宣告无罪，与神和好。这就是福音：耶稣为罪

人付上赎罪的代价，我什么贡献也没做，却白白得了永生。 

第三种是永远伴随算作人的义而产生的义，我们也可称之为加在

我们身上的义（imparted）。神接纳我们之后，又哺养我们，将我们

改变成他自己的样式（罗马书 8 章），可以从领养孩子的例子理解。

被领养的孩子与领养手续毫无关系，父母必须先咨询、讨论、办理手

续，然后决定领养。孩子在屋里跑来跑去，什么也没做。领养之后，

父母开始成圣的过程：给孩子衣服、食物、取名字、抚养长大。这就

是加在他们身上的义，也就是我们在教会里看到孩子们成长时，能够



感受到父母特征的开始。神使我们白白成为他国度成员后，就开始训

练我们成为好公民。 

只具备第一种义的人，无论多努力，其所追求的义在神面前都是

污秽的。他们必须求告神的名得救，蒙神恩典，通过信基督接受那白

白算作他们的义。在耶稣整篇讲道中，有一点很重要：当我们正确理

解基督徒行为时，不应把加在我们身上的义与算作我们的义人为地分

割，两者应永远同在。假如我说自己被算作义，但却没有加在身上的

义，我的言行与不信的外邦人无异，那么很可能我根本没有算作义的

义。这就像一枚镍币，一面是头像，一面是面值，两者总是共存。 

当我们努力追求谦卑，这是加在身上的义，因为是我们努力做的

事。我们必须牢记，这样的行为是因神白白算作我们为义的自然而然

结果。 

主耶稣举例说明：神将我们从一棵原本结坏果子的坏树变成健康

的好树，这好树必然结出好果子（马太福音 7 章 18 节）。我们自己

不能把自己变成好树，按自然本性是一棵坏树，直到神改变我们，使

我们成为好树，才能结出好果子。因此，果子是加在我们身上的义，

而从坏树变好树是算作义，是神的作为。这一概念非常重要。神的话

能够使果子丰收。因此，让我们查考基督徒、神国真正成员应当具备

的品格特征，也了解这些品格特征所带来的祝福：“……的人蒙福了，

他们必得……。”顺序关系是：我们死在过犯罪恶中，神因恩典，将

基督的义白白算作我们的义，又加在我们身上，使我们具备上述品格

特征所表现出来的义，并因这些品格特征祝福我们。 



我的这段开场话较长，但希望通过它，我们能更深理解、珍惜救

主的话。耶稣知道保罗后来论到的因信称义、白白算作义，登山宝训

谈律法，但救人不靠遵行律法，而是靠神恩典，白白算作义给求告他

名的人。因此，读耶稣教导时，我不会以为必须合格才能得救，也不

会认为仅靠算作义就够了而不努力。现今许多人教导基督徒说，律法

仅用来知罪，而非行为准则，我认为这是错误的，耶稣随后也会论到

这一点。 

耶稣九次以“蒙福了”开始宣告他的教导。这个词所指的是一种

超然的幸福，超过人的努力，超越人间之爱，超越死亡，超越一切。

这是一种无法改变的幸福，不是那种仅满足肉体、眼前或短暂的快乐。

这是因神重造我们灵魂而来的内心幸福。并非说，假如我得到一辆新

车，我就会很高兴的那种幸福。我记得第一次买新车是在 1989 年，

是一辆白色的车，当时我非常高兴。我们住的地方离海边很近，不久

之后我发现车身出现锈痕，我马上打电话给车行，他们说：“你住在

海边，车子锈得快。”于是我的快乐就消失了。耶稣所说的幸福不仅

不随环境和时间而改变，它还改变我们的灵魂。使徒保罗在腓立比书

中提到：“我并不是因缺乏说这话，我无论在什么情况都可以知足，

这是我已经学会了。”（腓立比书 4 章） 

假如我的车子生锈，我仍能知足。保罗当然知道，我们也应当明

白，我活着是为了基督，死了就是大利。使徒保罗的幸福、知足和蒙

福不会被任何事物改变，这应当是基督徒追求的目标。 

那么，谁能蒙受这种祝福？谁会拥有这样的幸福？耶稣说：“灵

里贫穷的人蒙福了，因为他们必承受神的国。” 



与人之常情相反，这里所说的正是你想要的幸福愉快的反面。

“灵里贫穷”？我想要灵里富足！ 

在我们这个时代，属灵观念空前高涨，人人都很属灵。有人自夸：

“我是一个很属灵的人”，或可译作“我是个注重思想境界、精神面

貌的人。我不必去教会，不相信有组织的宗教信仰，但我是个很属灵

的人。” 

蒙福的人不是因为自己的属灵状况，而是因为进入了神的国。耶

稣说，承认天国的人不是灵里富足的人，相反，讨饭的人才能在基督

的桌上得食。进入神国、承受天国的是那些省察自己灵魂，知道自己

绝望光景的人，而不是那些满足于自己属灵状况的人。 

我们在启示录中读到，老底嘉教会的人对自己的状况感到满足。

但耶稣提醒他们，若按他们的信心状况，他要把他们吐出去：“你

说，我富足，已经发了财，一样都不缺，却不知道你是困苦、可怜、

贫穷、瞎眼、赤身的。”（启示录 3 章 17 节） 

这是一个大问题。或许你会说：“我不是这样的人，这话是对非

基督徒说的。”但我要提醒你，这封信不是写给罗马外邦人的，而是

写给教会的。所以我们必须小心，不要以为自己已经在基督徒生活中

得胜。每次来到主的桌前掰饼喝杯时，我们都应意识到自己是乞丐，

需要神满有恩典地供应我们。若对自己的属灵状况感到满足，就走错

了方向。使徒保罗并非如此，他成为基督徒后，随着成长，从未因属

灵状况或行为自满，而是越来越认识到自己是罪人中的罪愧。 

基督国度的成员不是大摇大摆、高视阔步，而是在神面前低头。



从成熟角度看，我们应认识到，不是行为是否高尚，而是意识到自己

灵魂处于糟糕光景。即使是蒙重生的基督徒，在行为和道德上，也极

需救主耶稣。 

耶稣接着教导：“哀恸的人蒙福了，因为他们必得安慰”。我们

都知道，哀恸的人为失去亲人而悲伤。所盼望的喜乐必须先经过哀恸。

“哀恸的人蒙福了”，哀恸是通往安慰之路。毫无疑问，基督战胜死

亡的胜利能战胜一切痛苦，包括失去亲人的哀伤。但我们必须明白，

基督所说的哀恸超过身体死亡带来的悲痛。这不仅仅是指失去亲人的

悲痛，而是指对自己属灵绝望光景的哀恸。我灵里贫穷，为自己的属

灵光景而哀恸。 

以赛亚经历过这种哀恸，当他见到万军之耶和华时，他哀哭：

“我有祸了！我要灭亡，因为我是嘴唇不洁净的人，我住在嘴唇不

洁净的民中。”（以赛亚书 6 章 5 节）他不仅为自己哀恸，也为周

围的人哀恸：“我们有祸了！” 

诗篇 119 篇作者说：“我的眼泪下流成河，因为他们不遵守你的

律法。”（诗篇 119 章 136 节） 

请看看我们的社会，上周我们讨论了兽的印记、6 是人的数字

（启示录），代表人的努力。我们国家参议院、众议院所发生的事，

都是 6，都是人做的事。除非我们在 7，即在神面前跪下，否则我们

的国家不可能蒙福。人的努力、人的创新总是离不开 6，6 永远不会

变成 7。 

作为基督国度的人，听到这些堕落、同性恋、离婚等事情，我们



理应悲哀。但事实上，这些事往往未引起我们的足够哀痛，因为我们

生活安逸。只有当火烧到脚下，当这些事直接影响家人时，我们才会

行动。就像癌症，你对它无动于衷，直到家人得了癌症，你才开始捐

赠抗癌基金会。 

这种做法不是信心的表现。我们应行动，因为神要求我们这样做。

我们应为自己和周围属灵状况悲哀，但这不应成为无底的悲痛。我们

不应整天哭丧着脸，抱怨事情多糟，而应记住应许：哀恸的人蒙福，

因为他们必得安慰。基督必来帮助哀恸的人。从最高意义上说，生活

在基督国度的人知道，死亡，无论今世或永生，身体或灵性，终将变

为生命，所有的眼泪都会被擦干（启示录 21 章 4 节）。 

“温柔的人蒙福了，因为他们必承受地土。” 

希腊原文中“温柔”一词很难翻译成英文（中文里也难找到完全

对应的词）。我们译为“温柔”，但其真正含义是承认神的全权。神

学家凡纳斯对此作了如下定义： 

“温柔是人心灵里的态度，它叫我们承认并接受神在我们身上所

做的一切安排都是美善的，它使我们决不与神争辩或抵挡。” 

温柔也是我们的知足，因为我们的神是全权的神。他不仅允许万

事发生，更预定万事发生。耶稣就是万军之神，他称自己是温柔的

（马太福音 11 章 29 节）。 

凡纳斯接着解释说：“我们必须清楚地知道，主自己所表现出来

的温柔，也是命令基督徒应当学习的温柔，是能力的果子。一般人以

为，谁若谦卑，那是因为他无能。但主之所以谦卑，是因为他拥有神



无限的权能。温柔与固执己见、追求个人利益正好相反。它是人心灵

里、精神上的平静安稳，使人不卑不亢，其原因很简单，因为温柔与

自我毫无关系。” 

“我不必担心，一切问题都能解决。”用今天的话说，我不必去

拼命努力。这里有一个不很恰当的例子，但我还是想引用。我认识一

对沙滩双人排球赛历史上最杰出的运动员，他们配合无懈可击，赢球

记录至今未被打破。我记得观看他们比赛时，常觉得没有新鲜感。但

令我印象深刻的是他们比赛的态度：其他运动员总是与队友击掌或喊

叫以鼓舞士气，而他们看上去总是无动于衷。有一次比赛到关键时刻，

对方暂停讨论战术，他们却原封不动地站在那里，甚至互不看一眼，

只静静等待时机。他们之所以如此，是因为他们知道一定会赢，不需

要鼓劲。这可以从一定角度解释“温柔”：无论发生什么事，我们的

神永远掌权。正如耶稣所说，如果他愿意，甚至可以差遣十二营天使，

但他行事完全出于智慧与主权。 

这里教导我们，温柔的人必能承受地土。对此我们可能有疑问：

这里的地土仅指天上吗？有人这样解释，但我认为不是。前面我们已

经讨论过，神的国开始时很小，历史中会逐渐扩展。它从以色列开始，

正如以赛亚书 26 章所说：“疆界必会扩展。”但以理所说的石头打

碎大像，最终遍满全地；以西结告诉我们水会渐渐增大，不可阻挡；

耶稣在比喻中说天国如芥菜种，或如面酵，会逐渐成长壮大。因此，

我理解圣经中“地”如迦南地，是预表将来的天国。同时，神的国从

小到大，历程中有成圣过程。正如上周所学，这世界的国最终都要成

为基督的国度。基督说：“你们为了我的缘故离开父母家人，无不在



今世得十倍，在来世得百倍。”所以我们应从个人成圣角度理解，他

拯救你，也使你成圣。成圣有限度，但绝非仅救你就放任不管。同样，

神对全地也是如此，他的国度在地上既有永恒意义，也有历史意义。

因此，“地土”在一定程度上预表天堂，但不能说只单指天堂。 

另一个难点是：这个应许是否意味着，假如今天我温柔，明天就

必承受地土？我努力学温柔，为什么地上仍只拥有一点点？若总按个

人眼光理解神的应许为即刻针对个人，那就错了。今天早上我读十诫：

“孝敬父母，使你在地上的日子得以长久。”保罗说这是第一个带应

许的诫命。那么，如果一个小孩意外夭折，是否就说明他不孝敬父母？

不。这条诫命的应许是指：在一个普遍孝敬父母的社会里，人总的寿

命比在违抗父母权威的社会里更长。 

这种错误理解犯了逻辑上的“分割概念”错误。举例，很多人说

“我爱美国”，是否就意味着爱每一个美国人？不。这就是分割错误。

我可以说：“我爱美国，但不一定爱你。正因为我爱美国，我才不喜

欢你。”这句话并不矛盾，前后一致，因为有的人与美国作对，但仍

是美国人。 

我很同意司普罗说的一句话：“今天我们在神学上最大的障碍不

是不懂希伯来文和希腊文，而是不懂逻辑学的概念。” 

例如约翰福音 3 章 16 节说“神爱世人”，若理解为“既然神爱

世人，他就必定爱世上的每一个人”，就犯了上述逻辑错误。当然，

这句话不能单凭此理解圣经整体，但不能把对整体的说法直接应用于

每个人。类似例子：盖楼用方砖，难道楼必然方形？楼是圆形的，砖



就一定圆吗？不。圣经教导孩子到老不偏离，是否意味着每个孩子都

不偏离？显然不是。 

同样，十诫中的应许，也不是保证个人立即得到回报，而是从整

体社会规律看，遵命的社会更安定，人们更少酒后驾车、少作危害他

人之事，意外死亡相应减少。但并不意味着完全不发生。 

因此，我们应正确理解耶稣的教导：神有一个国度，这些是国度

成员的性格特征，具备这些特征的成员必蒙福、必得胜。耶稣教导，

那些专制暴君的权力短暂，唯有神国度中谦卑的人最终得胜，既在历

史，也在永恒。 

今天我们讲到这里，下周继续讨论八福。 

让我们祷告： 

父神啊，我们祷告求您通过圣灵赐给我们一颗心，省察自己是否

是您国度的公民。若不是，求您使我们活过来，开眼启耳，好相信您，

而非凭自己的行为或道德以为可被神接纳。愿我们认清自己的可悲光

景，求告您永远喜悦、完全公义的那一位。父啊，若您在我们身上看

到一点这些性格特征，求您使它们渐渐成长，使我们更加谦卑，更认

识自己的可怜光景。让我们更加依靠基督的十字架，并为一切不讨您

喜悦的行为悔改。愿您的国降临，愿您的旨意行在地上如同行在天上。

父啊，求您使用我们，如以赛亚所说，让我们成为您国度的大使。 

奉基督名求，阿门。 


