
healingwings.net 

马太福音系列讲道 17 

盐和光 
马太福音 5 章 13～16 节 

维保罗牧师 2004 年 5 月 23 日 

翻译：王兆丰 

 

马太福音 5 章 13～16 节： 

“你们是世上的盐。盐若失了味，怎能叫它再咸呢？以后无用，

不过丢在外面，被人践踏了。你们是世上的光。城造在山上，是不

能隐藏的。人点灯，不放在斗底下，是放在灯台上，就照亮一家的

人。你们的光也当这样照在人前，叫他们看见你们的好行为，便将

荣耀归给你们在天上的父。” 

让我们一起祷告： 

父神啊，求您赐给我们一双能聆听的耳朵，一颗受教的心，使我

们能谦卑地听主耶稣的登山宝训。求您赐下智慧，使我们能明白主的

话。父啊，愿这些话语深入我们的灵魂。我们奉基督的名祷告，阿们。 

我曾做过二十多年教练，教过不同的人，有高中生也有大学生。

其中有一位学生对我的印象特别深。他这个人其实挺不错，我也很喜

欢他，但他的情绪波动很大，常常与人争吵、打架。有一次甚至与警

察冲突，被判社区服务三个月。 

https://healingwings.net/


有一次我邀请他来参加教会的青少年营会。当时我是教会负责青

少年事工的牧师。出乎意料，他竟然答应参加。营会中有一场排球比

赛，我所在的队进入了决赛。他饶有兴趣地坐在场边观看，结果我们

输了。后来他告诉我，他一直在为另一队祷告，希望我们队输。我问

他为什么，他说：“我想看看你会怎样对待输球。” 

这让我不得不认真反省：我究竟如何面对失败？其实他需要帮助，

他在寻找榜样，他在寻找“盐”和“光”。那一次，他选择了我。人

往往只看外表，想要“金玉其表”，却不察“败絮其中”。当然，耶

稣在这里并没有用金子作比喻，但如果盐和光像金子那样稀有，那它

们的价值就更不可估量。作为世上的盐与光，基督徒应当向人提供一

种独特而无可替代的价值。 

世界极其需要基督徒所带来的“盐”和“光”的影响，因为人被

罪性所奴役，不认识神。罪影响了我们每一个人，因此我们都需要帮

助。圣经关于人的本性有着清楚的教导（创世记 6 章 11～12 节，8

章 21 节，诗篇 14 章 2～3 节，罗马书 3 章 8～9 节，以弗所书 2 章

1～3 节）。在人看来，人不过是可怜的受造物；但在神看来，正如

约伯所说的那样，人就像无盐的食物，令人厌恶。 

约伯记 6 章 6～7 节说：“物淡而无盐岂可吃吗？蛋清有什么滋

味呢？” 

是什么使基督徒能成为那调和的“好味道”？是什么使基督徒能

发出光呢？今天，人们眼中发光的，似乎是奥斯卡颁奖典礼上的明星。

但是什么使你我成为盐、发出光呢？ 



从主耶稣这段教导的上下文来看，祂对基督徒作盐作光的呼召，

与前面祂所列举的那些性格特征密切相关，灵里的贫穷、哀恸、温柔、

饥渴慕义、怜恤人、清心、使人和睦。我们必须明白，耶稣先讲了

“有福的人”的品格，紧接着就对他们说：“你们是世上的盐，是世

上的光。” 

前两次讲道我们已讨论过这些性格特征，这里不再详述。下一次，

我们会看到耶稣在登山宝训中继续列举其他属灵特征。 

在这里，耶稣从第三人称转为第二人称，不再说“某人有福了”，

而是直接说“你们是……”。 

我们知道，得救的信心包含三个要素：知识、认同、信靠。许多

人具备前两者，却缺少第三。前不久我遇到几个老朋友，打完球后聊

天时发现，他们都知道有神，也相信耶稣这位人物，相信祂死了。他

们知道，也认同这些事实，但问题是，他们并没有信靠。信心的关键

不在于“那是怎么回事”，而在于“你”。 

你相信并依靠祂吗？你有真正的信心吗？还是只是旁观者？ 

我曾与教会一位名叫米克的长老同住多年。当时我们都单身。神

在他信主的过程中，也使用了我。他是个容易相处的人，喜欢弹吉他，

他的生活确实反映出基督徒的样式。 

有一次我回家，开门看到一个墨西哥裔的老人躺在我们沙发上，

鼾声如雷。我问：“米克，这是谁？”他说：“他们叫他‘船长’。

他无家可归，我给他点吃的，请他进来休息。” 



你知道，写张支票帮助别人和邀请一个无家可归的人睡在你的沙

发上是两回事。知道、认同是一回事；信靠并实际行动，是另一回事。 

我们每一个人都必须面对耶稣这句话，祂是在对你说！ 

 “你们是世上的盐。盐若失了味，怎能叫它再咸呢？以后无用，

不过丢在外面，被人践踏了。” 

耶稣用“盐”作比喻，让我们思想它的作用和价值。 

圣经中提到盐的多种用途：盐用于敬拜（出埃及记 30 章 35 节）；

用于新生婴儿身上（以西结书 16 章 4 节）；象征永不废弃的约（列

王纪下 13 章 5节）。盐能防腐，这是众所周知的。圣经也用盐比喻

基督徒的话语： 

歌罗西书 4 章 6 节说：“你们的言语要常常带着和气，好像用

盐调和，就可以知道该怎样回答。” 

在我们学习的这段经文中，盐象征什么？耶稣说这话时心里在想

什么？我认为，基督徒应当把自己看作在这世上帮助人被神接纳的器

皿。 

但耶稣随即发出警告：“盐若失了味，怎能叫它再咸呢？”从来

没有人说：“这盐不咸，我来给它加点盐。”解经家马太·亨利说得

好：“盐能使淡而无味的肉重新可口，但对淡而无味的盐，却找不到

任何补救之物。” 

一点盐能使整锅菜的味道改变。若盐失味，只能弃之不用。 



耶稣在这里所说“失了味”的字，原文意思是“变得愚蠢”。使

徒保罗在罗马书第一章中也用了同一个词：“他们自称为聪明，反

成了愚拙”（罗马书 1 章 22 节）。 

当盐失去味道，就成了“以后无用，不过丢在外面，被人践踏”。

我们可以想象远处的法利赛人听到这话的反应。耶稣所针对、所责备

的正是这些宗教领袖。耶稣后来对他们说：“所以我告诉你们，神的

国必从你们夺去，赐给那能结果子的百姓。”（马太福音 21 章 43 节） 

这些人曾代表旧约的宗教体系，如今却失去了咸味。那些使神的

国蒙羞的人，终将被人践踏。今日的教会应当引以为戒，不要以为这

只是法利赛人的问题。 

使徒保罗也警告新约的教会，若失去信心，也会遭同样的命运

（罗马书 11 章 19～24 节）。这在新旧约交替之际是极为重要的提醒，

信徒必须坚忍到底。 

我们难道没有在当今离经叛道的教会中看到这种光景吗？今日许

多教会不冷不热，设有女牧师、同性恋牧师，以市场推销的方式吸引

人。上周我看到一张传单写着：“聚会时间 9:00～11:00，有星巴克

咖啡供应。”旁边还写着：“耶稣会想喝什么？” 

这样的教会不再重视圣礼，不尊神的律法为公义的标准，把福音

改成“人与神的合作”。这一切都说明，今日的教会已到了只配被人

践踏的地步。 

今天，西方教会在道德上与神学上的堕落，使我常常为自己的事

奉感到羞愧。当人问我从事什么工作时，我若回答自己是牧师，心中



并不觉得这职分高尚。我并没有那种与爱德华滋、巴克斯特、加尔文

为伍的荣耀感。说实话，我反而觉得别人会把我当作娱乐节目的主持

人，甚至有时我还觉得自己应向人道歉。 

过去二十年来，律师这一职业也在经历类似的堕落，不是吗？从

前律师是受人尊敬的职业，如今却声名狼藉，为了金钱无所不用其极。

医生的情况也好不到哪里去。那些曾被视为高尚的职业，如今在我们

的社会中都已变得面目全非。 

马太·亨利有一段话可谓入木三分：“一个邪恶的人，是被造物

中最可恶的；一个邪恶的基督徒，是人群中最可恶的；一个邪恶的传

道人，则是最最可恶的。” 

今天，若教会的领袖尚且如此，底下的信徒又会怎样呢？ 

基督接着说：“你们是世上的光。城造在山上，是不能隐藏的。” 

大家对篮球明星巴克利大概并不陌生吧？他在美国职业篮球

（NBA）中以“恶汉”著称，可见其人品如何。在一次电视采访中，

他再三否认自己对青少年有榜样作用。摇滚歌星派帝和戴蓝两人也同

样矢口否认。然而，他们根本没有选择的余地。无论他们愿不愿意，

他们在生活中所扮演的角色就是如此。当数以百万的青少年在看你打

球时，你的一言一行都成为他们的榜样；当成千上万的人购买你的唱

片时，你不是好榜样，就是坏榜样。 

耶稣在这里用的是第二人称的陈述句，祂没有说“你们应当作世

上的光”，而是说“你们是世上的光”。这是一个事实陈述，你没有

选择的余地。 



光也是耶稣用来形容祂自己的（约翰福音 8 章 12 节）。祂说祂

是世上的光。这一点应当让我们停下来思考：耶稣竟用同一个词来形

容祂的门徒。祂是世界的光，如今祂说“你们是世界的光”。我们该

如何回应？这话难道不让人退后三步、感到惶然吗？我们或许会说：

“我有许多称谓头衔，但我可不敢称自己为‘世上的光’呀！这样说

似乎有些过分……” 

一方面，基督徒应当明白，世界对他的态度与当初对耶稣，这世

界之光的态度，是一样的。约翰福音 3 章 19～20 节说：“光来到世

间，世人因自己的行为是恶的，不爱光倒爱黑暗；定他们的罪就在

此。凡作恶的便恨光，恐怕他的行为受责备。” 

另一方面，当神的恩典使人认识到自己有祸的光景时，许多人便

会转向光。当时许多人跟随耶稣，如今祂已升天，坐在父神的右边。

祂把光的使命交托给我们，“你们是世上的光”。 

当人陷入危难时，基督徒就应成为那灯塔。当你的朋友身陷极大

困境、四处求助时，他们会不会想起你？当他们的人生之舟被风浪颠

簸时，你是否是那发出光束的灯塔？若你的生活显出前面耶稣所列举

的那些属天品格，他们就会在危难时找上你。 

请注意，耶稣在这里仍用陈述的语气。基督徒就是灯塔，只是所

发的光亮或黯，与我们的生命状态息息相关。这也是耶稣接下来两句

话所要教导的。 

我先解释一下前面提到的“基督徒在世界上起到使人能被神接纳

的作用”是什么意思。我们必须明确，唯有借着基督，人才能被神接



纳。 

基督的教会，也就是祂国度的扩展，是荣耀祂之名的方式。我们

是这国度的子民，教会是神子民相聚与交通的地方。祂的信息在这里

宣讲；祂的得胜在这里宣告；祂的圣礼在这里施行；祂的赞美在这里

献上。这就是祂的教会。 

有时我在敬拜中，会注意弟兄姊妹敬拜时的态度。因为我们的敬

拜本身就是“盐”和“光”。若有人进入教会寻找盐与光，看到我们

敬拜的样子，会不会说：“从他们唱诗时的态度，可以看出他们很认

真”？还是说：“你看这些人多么漫不经心啊！” 

我记得当青少年牧师时，即便有时内心没有特别感动，我仍全力

以赴地唱诗，因为我知道有人在看着我，我是他们的牧师。你们也应

当负起这样的责任。不能凭感觉来决定是否敬拜，因为敬拜不是取决

于你的情绪，而是你的责任。若情绪不好，就该克服；这正显明你是

属灵的，而非属肉体的。 

你们知道属灵人与属肉体人的区别吗？属肉体的人凭感觉行事，

做自己想做的；属灵的人则照着该做的去做，即使当下并没有感觉。

有时感觉与灵性一致，这是美好的事；但有时不一致，我们仍当顺服。

这原则不仅适用于敬拜，也适用于我们生活的方方面面。我们应当在

神的国度中成为盐与光，因为我们确实是这国度的盐与光。 

耶稣把祂的国度比作芥菜种，起初极小，却渐渐长大，甚至飞鸟

都来栖息。关于这比喻，我们将在十三章时再详细讨论。 

光的比喻强调外在的照耀；盐的比喻则更强调内在的渗透。布朗



等三位学者在解经书中说得好：“盐在内部发挥作用，影响它所接触

的一切；阳光则从外面照射，照亮它所达到的范围。” 

总而言之，耶稣教导我们：祂拣选我们拓展祂的国度，要我们以

外在可见的生活与行为，从内在影响世界。 

耶稣又把我们比作建在山上的城。或许祂想到的是旧约中的逃城。

旧约中，神设立了六座逃城，为的是保护那些误杀人、却非预谋的罪

人，使他们能免于报仇者的追杀。这些城多建在高处。 

也许耶稣正借此告诉我们，基督徒应当成为他人的“逃城”。我

们要成为让人逃避神忿怒的地方，要把赦免与拯救的信息告诉人。那

自知有罪的人，会仰望山上的城，因为他知道，那里有避难与拯救。 

神召我们成为盐、成为光，使那些看着我们的人，知道审判临近，

也能从我们的生命中看到盼望。 

“人点灯，不放在斗底下，是放在灯台上，就照亮一家的人。” 

上面我们所说的这些事，若不能让人看见，就是无用的。你不能

把这些藏起来。灯是放在灯台上给人看的。耶稣教导说：“你们的光

也当这样照在人前，叫他们看见你们的好行为，便将荣耀归给你们在

天上的父。” 

这里我们从陈述性的声明转到祈使性的命令。耶稣告诉我们，我

们应当如何行，我们应当、必须让我们的光照在人前。 

这节经文容易引起疑惑。你们读过马太福音的都知道，耶稣在整

章第六章里教导我们不要在人前行善。这两处难道有矛盾吗？耶稣会



在同一篇讲道中，前后几分钟内自相矛盾吗？我们该如何理解？我想

提醒大家其中几个不易察觉的要点。 

第一，我们无法避免被人注意。 

生活就是这样，你的言行总会被人观察到，因此你必须为自己的

行为负责。除非你搬到荒岛上，否则总会有人看到你。正如保罗所写

的：“不但在主面前，就在人面前，也是这样。”（哥林多后书 8 章

21 节） 

所以，无论是参加婚礼还是来教会，都应当穿戴整洁，不可邋遢。

你不能自以为敬虔地说：“神不看外表，只看内心。”外表是有关系

的，因为外在的穿戴体现了你对一件事的态度。连广告商都知道：一

个人的穿着在向人传递信息。但同时，我们也不可过分关注外在形象，

这正是法利赛人最看重的（这也是第六章中耶稣所责备的）。耶稣说

他们外面干净，里面却是死的。因此，我们既要知道自己会被人注意，

又要防止只看重外表。若如此，我们不是讨神的喜悦，而是在讨人的

喜悦。我们必须学会区分两者的不同。 

第二，耶稣在这里的中心思想是：荣耀归给神。 

人生的首要目的，本就是荣耀神。认真研读圣经的人若问：“整

本圣经到底是关于什么的？”我会说，主题是“神的荣耀”，副标题

是“神的荣耀在历史中的彰显”。整本圣经的核心就是荣耀神。 

神对法老说：“容我的百姓去。”为什么？“好叫他们敬拜我。”

从创世记到启示录，圣经反复强调的，就是将荣耀归给神。因此，我

们不可效法法利赛人的骄傲。我们应当认识到，我们一切的好行为都



是出于神。 

耶稣说：“你们应当行善，好叫人将荣耀归给天上的父。”那我

的好行为怎样使天父得荣耀呢？我们必须承认：神是我们一切好行为

的源头。无论我们行的何善，都与神的美善、慈爱和大能不可分割。

唯有祂配得一切赞美与荣耀。神是我们一切善行的根源，祂借此荣耀

祂的名。 

记得出埃及记 12 章 36 节里说，神使埃及人恩待以色列人；在使

徒行传 2 章 47 节也同样记载，神使众民喜爱他们。 

因此，在我们个人和家庭的生活中，在教会群体当中，要让世人

看见，愿意说：“我也愿意成为他们中的一员。”他们看见其中有不

一样的生命，圣徒的交通、掰饼喝杯、使徒的教导、敬拜与祷告。若

那人是神所拣选的，他就会回应，并愿意加入。 

我们决不可找借口把得救归功于自己，好像其中有我们的一份功

劳。若如此，我们就无法真正荣耀神。我们一方面要知道自己的言行

会被人看见；另一方面也要承认，一切善行、完美的恩赐都从上头来。

这包括我们心中的意念与意志。 

前面我提过一个例子：当妻子生日时，我让孩子们去为她买份礼

物。我必须先告诉他们这是妈妈的生日，并在他们心中激起愿意买礼

物的心志。然后我还要付钱。当他们把礼物送给妈妈时，你认为谁该

得称赞？当然，我希望孩子们能享受赠送的喜乐，但我也希望等他们

长大后，能明白，他们能参与送礼的整个过程，全是因为父亲的缘故。

然而我们人却常常以为那是出于自己。 



神所使用的心，并非原本就想要事奉祂的心。祂把石心变成肉心，

使我们行祂的律法。这是圣经明确的教导。我们行善本身确实是一件

令人喜乐、荣耀的事，但若因此自夸、想要得奖赏，那善行就败坏了。

它会结出骄傲的果子。保罗说，骄傲带来堕落。 

基督这段教导的核心是：教会，也就是基督徒，必须把自己看作

耶稣定意要用来将救赎带给世人的器皿。我们应当生活得好，当世人

看见我们正直敬虔的生活，就必须知道：荣耀唯独归于神。 

正如彼得前书 4 章 11 节所说：“若有讲道的，要按着神的圣言

讲；若有服事人的，要按着神所赐的力量服事，叫神在凡事上因耶

稣基督得荣耀。原来荣耀、权能都是祂的，直到永永远远。” 

让我们一起祷告： 

父神啊，我们一想到自己被称为盐和光，心中就感到羞愧。我们

是什么？不过是尘土罢了。但父啊，因着您的灵、您的大能与智慧，

您把我们带到今日的位置。因着您的恩典，耶稣基督的光照亮了我们

的心。求您使我们的光能发亮，使我们的盐有味。父啊，愿我们成为

您的使者，能好好地代表您。 

父啊，求您使我们成为那山上的城，成为受煎熬灵魂的避难所。

父啊，我们作为沉浸在您话语中的基督徒，若我们没有答案，世人又

怎会有？除了您所差遣的，谁能回答人的问题？父啊，我们祷告，愿

您使用我们，愿我们成为您的仆人。父啊，愿这一切都归于您的荣耀。

当我们把本该属于您的荣耀归于自己时，求您鉴察我们。 

我们如此祷告，是奉救主耶稣基督的名，阿们。 


