
healingwings.net 

马太福音系列讲道 18 

神律法的荣耀 
马太福音 5 章 17～20 节 

维保罗牧师 2004 年 6 月 6 日 

翻译：王兆丰 

 

我们继续讲登山宝训。今天早上，我们要来看一段具有转折意义

的经文。这段话出现在登山宝训开始不久，耶稣讲完八福之后，告诉

基督徒应当成为世上的盐与光、山上的城。在此之后，他似乎突然改

变了话题。现在让我们一同聆听神的话： 

马太福音 5 章 17～20 节： 

“莫想我来要废掉律法和先知；我来不是要废掉，乃是要成全。

我实在告诉你们，就是天地都废去了，律法的一点一画也不能废去，

都要成全。所以，无论何人废掉这诫命中最小的一条，又教训人这

样做，他在天国要称为最小的；但无论何人遵行这诫命，又教训人

遵行，他在天国要称为大的。我告诉你们：你们的义若不胜过文士

和法利赛人的义，断不能进天国。” 

让我们一起祷告： 

父神啊，求您帮助我们，使我们明白耶稣的教导，明白他关于律

法与他自己所作的声明。求您赐我们智慧，使我们能在这些事上有正

https://healingwings.net/


确的领受。我们奉基督的名祷告，阿们。 

最近留意新闻报道的人都知道，美国民权组织 ACLU（注：这是

美国最自由化、最反对基督教信仰与传统的组织。他们的明确目标，

就是要将基督教从美国社会中彻底清除。他们不遗余力地为同性恋及

其他宗教如伊斯兰教争取权益。这几十年来，他们在全美各地掀起一

场又一场的法律风波，企图在法律层面上消灭基督教在政府与社会中

的影响。这次的事件又是他们的一次表演。）要求洛杉矶县政府主管

局（注：整个洛杉矶市归县政府管辖）将县徽上一个极其微小的十字

架移除。 

他们声称：“县徽中的宗教符号只代表了全县多元文化人口中的

一小部分，这是县政府对基督教潜移默化的认同。”他们进一步表示，

“依照法律的明文规定，这个县徽是不合法的。”于是他们警告县政

府主管局，若不立即移除十字架，ACLU 将诉诸法庭。县政府的五名

主管投票后，结果再次显示鲜明的党派分歧：三名民主党主管投赞成

票，两名共和党主管投反对票，最终十字架被除掉。 

南加州 ACLU 的执行主席罗摩娜在接受《洛杉矶时报》采访时说：

“这件事虽然不是当今社会中民主自由的重大议题，但县徽确实让一

些人感到自己不被欢迎，我们认为县徽应让所有人都感到受欢迎。” 

我们再次目睹了反基督教势力公然的假冒与虚伪！只要看一眼县

徽就知道，其主要图案是古罗马花园果树女神泊摩娜的雕像，而十字

架仅仅在下方一个极小的位置。整个县徽一眼望去，只能看见泊摩娜

像。那我不禁要问：难道泊摩娜不只是代表全县多元文化人口中的一



小部分？难道这不是对多神主义的潜在认同？难道泊摩娜比耶稣更让

人感到亲近吗？（众所周知，美国社会生活的每一个层面都深深打上

了基督教的印记。） 

看来，与我们作对的不仅是泊摩娜女神，还有罗摩娜“女神”！

你不必是逻辑学家，也能一眼看出，ACLU 反对的并不是宗教本身，

他们所针对的正是基督教。 

你们或许要问：这是为什么？为什么他们能容忍泊摩娜，却无法

容忍那小小的十字架？因为基督教信仰大胆、公开地宣告一个绝对的

真理体系，而这些“自以为神”的 ACLU 成员对此深恶痛绝，视为绝

对的错误。十字架不断提醒全国人民，天上有一位圣洁、公义、美善、

全能的神，他主宰万有。对于那些想随心所欲屠杀无辜婴儿的 ACLU 

来说，这是多大的拦阻！（注：ACLU 是堕胎运动的主要推动者。） 

唇亡齿寒，梁柱被抽去的房屋岂能站立？把神的律法从人类生活

中除去，就像在把一个人从楼上推下前先蒙上他的眼睛。他们失去了

支撑，没有脚前的灯，只能在黑暗中摸索。弟兄姊妹们，今天我们所

目睹的，是一件极其邪恶的事。我们必须为这个组织祷告，求神或赐

他们悔改之心，或使他们归于尘土。 

我知道这些话听起来带有政治意味，但我并非要把这篇讲道变成

政治评论。我之所以提到此事，是为了引出我们即将要学习的经文。 

在这段话里，耶稣并不是对罗马总督们讲道，我现在也不是在对

洛杉矶的官员讲话。耶稣所针对的，不是那些反对他的人，而是那些

愿意跟随他的人。 



我认为，神的律法之所以在今日社会中被藐视、被驱逐，其中一

个原因，正是因为一个极其可悲的事实，神的律法首先在神的教会里

被藐视了。 

当教会自己都不再承认神的律法时，我们又怎能期望社会承认神

的律法呢？耶稣当年讲道时如此，今天仍然如此！ 

我们在这里看到，耶稣需要在神的百姓中捍卫神的律法。若不是

有人误以为他来是要废除律法，他就不会说：“我来不是要废掉律法，

乃是要成全律法。”这句话本身就意味着，当时至少有一些人以为他

来是为废除神的律法。 

耶稣对神律法的肯定，可以从他这段话的开场白中清楚看出：

“莫想我来要废掉律法和先知；我来不是要废掉，乃是要成全”。 

在这句话中，耶稣强调了两点，这也是我今天要讲的两点。 

首先，他肯定地指出，神的律法（即旧约中所颁布的律法）一直

完全适用于全人类，对全人类都有约束力。他来不是要废去从创世记

到玛拉基书的旧约。他并没有说：“你们不用担心，创世记到玛拉基

书都已经过时了。”相反，他宣告，这一切依然对人类有效，他来不

是为废除律法。顺便说一句，律法就是我们孩子们都熟知的十诫。稍

后我们也会谈到，所谓“先知”也包括那些礼仪律法，而这些统称，

就是旧约的内容。 

第二，他宣告他自己就是律法的成全。这就是我们今天早上要一

同思想的两件事：其一，律法对全人类都有约束力并且完全适用；其

二，耶稣就是律法的成全。 



耶稣所用“废掉”这个词，与他在马太福音 24 章 2 节中所说圣

殿要“被拆毁”的那个词是同一个。要被拆毁的，是那败坏了的宗教，

而不是神的律法。神的律法永远长存。 

在播放我们教会主日讲道的电台 AM740 上，有一个全国联播的节

目叫“人与人”，主持人鲍勃·乔治一直在拆毁神的律法。我想问：

他这样做对吗？他不断地斥责那些从旧约中寻求神智慧的人，把神的

律法视为已经过时。有一次，一位女听众打电话给他，引用了申命记

和诗篇中的话。鲍勃·乔治便问她：“为什么辅导你的人一直要把你

拖进旧约里去？”他甚至质疑说：“你的辅导人是不是基督徒？”又

补充道：“旧约里虽然有一些不错的故事，但我们不是生活在那个时

代。”看来，乔治先生正是在废掉、拆毁律法与先知。 

十七世纪的长老会传道人马太·亨利一针见血地说：“人灵魂的

救主所要废掉、拆毁的，不是别的，正是魔鬼的工作，那些不出于神、

远远不及摩西和先知所教导的东西。” 

鲍勃·乔治不过是那群危害教会的神学家手下的一名小卒。达拉

斯神学院的奠基人刘易斯·谢弗教导人说（注：现今盛行于基督教界

的时代论，正是由达拉斯神学院系统化提出的，而该神学院也是今日

最热门的神学院之一）：“摩西体系的律法与命令，是用来管理以色

列国的，它们并不是基督徒生活的指导原则……律法不是神儿女生活

的准则。” 

也许有人会怀疑我是否断章取义，因为这些话听起来简直不像基

督徒会说的。在主日学的时间里，我可以把他的书带来，与大家一同



查证这些话的上下文是否被误解。 

有些人因为我们在聚会中朗读神的律法而批评我们的教会。今天

早上我们刚一起读了十诫。你们中间也许有人对此感到不自在，会问：

“这个教会什么时候才能真正进入新约？”如今，只要有人以权威的

口吻提到罪，往往就被视为律法主义，仿佛是想把人置于律法之下。

上次我在主日晚上的课程中讲到十诫的第二条诫命时，有人问我：

“你是不是想把我们置于律法之下？”我回答说：“我只是告诉大家

第二诫所教导我们的真理是什么。” 

谢弗的教导使许多人形成一种观念，认为旧约与新约是不连续的，

认为它们是完全不同的故事。新约来了，旧约便只是可以有兴趣地读

一读，却与我们的生活和行为再无约束力。但耶稣并没有看出这种不

连续性，他说：“我来不是要废掉律法和先知”，不是要拆毁写在旧

约里的话。这难道不是再明显不过的事实吗？若你不同意，那你倒说

说看，耶稣还能怎样表达，才能让人相信他所说的呢？ 

人们常说耶稣是革命者、造反派，我有时也这样提过，但严格来

说，耶稣并不是造反派，那些犹太人才是！他们用人的传统代替了神

的律法，把自己的思想和意念取代了神的诫命。今天的情形也一样。

人们披上属灵的外衣说：“我知道律法这样说，可我是被圣灵带领

的。” 

朋友们，如今有许多教师正在带领当代的基督徒走上一条反律法

的道路。他们需要认真聆听耶稣在这段经文中的教导，因为藐视神的

律法绝不是一件小事。诗篇的作者思想到神时这样说：“这是耶和



华降罚的时候，因为人废了你的律法。”（诗篇 119 章 126 节） 

这是对时代论者的警告！你们也许不知道，达拉斯神学院的谢弗

们正是在废掉神的律法。 

你可能会问，这是个很合理的问题：“难道律法没有显明的改变

吗？毕竟我们今天已经不再献动物祭了吧？至少我们不再施行利未记

中的一整套礼仪律法了吧？”那我们该如何回答呢？耶稣说：“我来

不是要废掉律法”，可我们确实不再行割礼，也不再遵守饮食律。这

又该如何理解？这些问题都是你们可以在主日学讨论时提出的，我现

在只是预先代你们问出来，好先行说明。 

诚然，有些方式确实改变了，但律法本身并未废去。比如，旧约

中以动物献祭的礼仪律，如今已由圣餐所取代，方式变了，律法的本

质却没有变。那是哪一条律法？就是“若不流血，罪就不得赦免”。

动物献祭所代表的，正是这条赎罪的律法。 

圣经告诉我们，赎罪必须有血。旧约的礼仪给我们一幅画面，让

我们认识赎罪的必要性。每一次我们在主的晚餐中掰饼、饮杯时，都

是在遵行同一个原则、同一条律法：若没有血，罪就不能得赦免。因

此，律法未变，只是形式改变。 

我还要强调一点：唯有当圣经明确告诉我们形式或方式可以改变

时，我们才有权更改。我们绝没有资格说：“这套东西看上去过时了，

我们来换一换。”唯有神才能改变他所设立的方式与礼仪，我们自己

无权更改。若我们以为可以改动，以为旧约与新约不连续，可以自行

立新规则，那么，朋友们，我们就在把自己放在神的位置上了！因为



只有一位立法者，就是神。 

若你不相信我所说的，请听加尔文怎么说：“论到教义，我们绝

不可认为基督是来使我们脱离律法的，因为律法是人过圣洁、献身生

活的永恒准则。因此，律法就如同神的公义一样，不会改变。神的公

义与神的律法完全一致。论到礼仪律，外表的形式虽已改变，施行方

式已被废除，但其意义却已完全得以确立。基督来并未废除礼仪律，

反而藉着显明那影儿所指的真实来坚立它们。因此，当我们看见它们

真正的功用时，就承认它们并非徒然，也不是无用的。”（引自加尔

文《马太、马可、路加三福音合参注释》） 

加尔文的论点是：新约的圣礼并没有废除旧约的预表和影儿，反

而使它们得以成全并充满生命。当我们在新约中看到基督的宝血，再

回头看旧约中羔羊或山羊的血，就更能看见那些礼仪律中所隐藏的生

命。这些礼仪律对我们来说，并非虚无，而是更加真实了。 

简言之，形式变了，但律法没有变。 

 “我实在告诉你们，就是天地都废去了，律法的一点一画也不

能废去，都要成全。” 

耶稣以“我实在告诉你们”开始这段话。这个词在希腊原文中是

“阿们”。我们祷告时常以“阿们”结束，而耶稣却以“阿们”开始，

这是特别的强调，就好像他说：“即便你们其他话都没听进去，这一

句你们一定要听清楚。”当耶稣说“我实实在在地告诉你们”的时候，

他是在引起我们的注意。 

神的律法还未挪动一微米，天地都要震塌、地都要粉碎。这里的



“都要成全”，我认为是指神在整个救赎计划中所命定的一切都要成

全。神对历史有祂的计划，祂的律法永远坚立。这里所说的“一点一

画”是文字中最微小的部分，能改变整个字的意义。耶稣教导我们，

律法的一点一画都不能废去。正如（以赛亚书 40 章 7～8 节）所说：

“草必枯干，花必凋残；惟有我们神的话永远立定。” 

“所以，无论何人废掉这诫命中最小的一条，又教训人这样做，

他在天国里要称为最小的；但无论何人遵行这诫命，又教训人遵行，

他在天国里要称为大的。” 

这里给出了警告。当他说“废掉这诫命”时，我们可以把自己的

罪也包括进去。英文圣经译作“违反”，而中文和合本译为“废掉”，

更为准确。希腊文原意是“松开”，与施洗约翰所说“我给他解鞋带

都不配”中的“解”是同一个字，意为把某样东西拆散。这不是指单

纯违反律法，我们一直都在违反，而是指把律法改得面目全非，使神

的律法被拆解。 

如今，离婚、偷窃、欺骗、无视安息日、不作十一奉献，在教会

里竟成了被容忍的事，因为人们认为我们生活在所谓“恩典的时代”，

不再受律法约束。许多人说：“我真高兴我活在新约时代，不是旧约

时代，可以随心所欲。” 

认识到自己在这些事上跌倒是一回事，但若说“这没关系，神会

睁一只眼闭一只眼”，那就是另一回事了。 

有一位离婚的妇人曾打电话给乔治先生，我没有听到全部，但记

得他问她：“你是基督徒吗？”她回答说：“是的。”又问：“如果



你再婚，神会惩罚你吗？”她答：“不会。”乔治说：“那就再结婚

吧。”在这种思想下，再婚是否有合乎圣经的理由已不重要了，因为

“你生活在新约之下，神爱你，不会追究你。只要你觉得那是该做的

事，就是圣灵的感动。扔掉那刻在石板上的字吧，随感觉走就行了。

只要说‘圣灵告诉我’，大家就会尊重你的决定。” 

请看看，我们竟用这样的方式来决定神在我们生命中的旨意！人

们忘记了，亚伯拉罕、摩西、大卫、但以理虽然都努力遵行神的律法，

但他们同样在恩典之下。在圣约的概念上，他们不在律法之下，而在

恩典之下。为什么？因为他们信的是弥赛亚。当你相信弥赛亚时，你

就不在律法之下。 

当耶稣说“在天国里大的或小的”，我认为根据上下文，这是指

地上可见的教会。地上的教会是神儿女聚集之处，是颂赞祂、宣告祂

得胜的地方，是施行圣礼、宣讲律法与福音的地方，也就是祂的国度。

当我们聚集敬拜时，这就是神的国。我们在这里既属争战的教会，也

与天上得胜的教会一同敬拜羔羊。 

因此，当传道人解开神律法的“鞋带”，教会就失去了能力。当

牧师和长老代表教会忽视、废掉神的律法，就使教会变得软弱无力。

若照此继续下去，总有一天，教会将不再是神的国度，人也会发现自

己根本不在神的国里。耶稣在此说话时所用的语气是满有恩慈的。我

认为，那些持时代主义立场的人仍在神的国里，但因为他们的教导，

他们成为“最小的”，至少根据耶稣在这里的教训是如此。下面我们

来解释这为什么如此重要。 



“我告诉你们：你们的义若不能胜过文士和法利赛人的义，断不

能进天国。” 

由此看来，全力教导与宣讲神的律法，对耶稣“成全律法”而言，

是必不可少的。我故意这样表达，为的是强调：全心宣讲律法是必须

的，因为耶稣成全了律法。 

你也许会问：“如果耶稣已经成全了律法，为什么还要宣讲它

呢？”问题正出在这里。许多人将“成全”（fulfill）误解为“毁

掉”（destroy）或“废除”（abolish），但耶稣刚刚说过，他来不

是要废掉律法。 

在第 20 节中，耶稣警告说，除非我们的义胜过法利赛人的义，

我们断不能进天国。法利赛人是当时的宗教领袖，他们为律法加上繁

文缛节，使人陷入形式主义。难道耶稣是在说：他们作十一奉献，我

们要比他们更多一份，好使我们的义超过他们吗？这当然荒谬。加尔

文在注释这节经文时说：“他们将神的律法局限在外在行为上，在假

冒伪善上把那些跟随他们的人训练得像猴子一样。” 

超过他们，并不是模仿他们再多加一点努力。耶稣不是忽然改变

主题，而是继续前文的逻辑：他来不是要废掉律法，而是要成全律法。

我们必须认识到，这两件事是连在一起的。他所说的“胜过法利赛人

的义”，正与“律法和先知”有关。这也是我要解释的最后一点。 

当耶稣说他“成全了律法”时，我们要想到两方面：他是礼仪律

法的成全者，也是道德律法的遵行者。因为动物献祭预表的是他，所

以他成全了礼仪律法；他一生都在做讨父神喜悦的事，所以他完全遵



守了道德律法。换言之，旧约中的祭司制度，以及关于洁净、服饰和

献祭的规条，都是为了教导我们有关耶稣的；而那被全人类所违背的

道德律法，基督一人完全遵守了。 

我们再来问一次：宣讲律法如何能使听道的人具备胜过法利赛人

的义呢？请大家好好思想，也就是说，宣讲神的律法，怎样能使我们

这些人的义胜过法利赛人的义呢？难道耶稣真是在说，你们必须比他

们更严格地遵守律法，才能进神的国吗？ 

在回答这个问题之前，我们要先明白圣经所教导的三种不同的义：

自然的义、算为我们的义、加在我们身上的义。只有先明白这三种义，

我们才能理解耶稣的意思。 

第一种是自然的义，就是法利赛人所具有的义。这种义出自未蒙

重生、灵里死去之人的心。它并不追求神的荣耀，而只关心别人的看

法和自我的满足。换句话说，我要表现得好，也要觉得自己很好。圣

经说，这种义在神面前是污秽的衣裳，在祂眼中散发着恶臭（以赛亚

书 64 章 6 节），是神绝不能接纳的义。 

第二种是算为我们的义，是神白白赐给我们的义。这种义与人的

智力、意志或行为毫无关系。耶稣来到那必定我们有罪的神的圣洁法

庭，自愿担当我们应受的刑罚，又将祂的荣耀与公义归算给我们。神

学家称之为“双重归属”：“神使那无罪的替我们成为罪，好叫我

们在他里面成为神的义”（哥林多后书 5章 21 节）。祂将自己的义

赐给我们，又把我们的罪归在自己身上。在父神（法官）与圣子（辩

护者）的这场结算中，我们只是无声的旁观者。当法槌落下，当我们



听见“你的罪得赦免”时，除了惊叹与敬拜，我们还能拿出什么呢？

想象一下自己身处那法庭的情景：你不能为自己辩护，也不能说一句

话。父神是法官，耶稣是律师，他们在对话。你我只是用手捂住嘴，

什么也不能做。我们的辩护者对父说：“我的血为他流了。”我们所

能做的只有惊讶与赞美。我们对这算为我们的义所能作出的唯一回应，

就是赞叹：“你看父赐给我们是何等的慈爱，使我们得称为神的儿

女！”（约翰一书 3 章 1 节） 

这就引出了第三种义，加在我们身上的义。这种义是因着赦罪而

自然流露出来的行为。因为法官不仅释放了我们，还接纳了我们。他

领养我们、养育我们、训练我们。领养的比喻非常贴切：手续在另一

个房间里完成，我们这些孤儿，实际上是叛逆的儿女，只是坐在那里，

什么也没做。忽然之间，文件签好了，我们有了父母，属于他们了。

他们把我们领回家，教导我们、管教我们、训练我们。这就是算为我

们的义与加在我们身上的义之间的关系。 

我认为那“胜过文士和法利赛人的义”，正是这后两种义：算为

我们的义与加在我们身上的义。两者缺一不可。因为接下来耶稣将要

讲的六个主题，都是关于行为的教导，是我们必须重新学习的。胜过

法利赛人的义包含这两种义，将它们分开是错误的。 

那么，为什么还要宣讲律法呢？ 

既然我们已经被算为义，又有加在身上的义，为什么还要讲律法？

因为（诗篇 19 章 7 节）说：“耶和华的律法全备，能苏醒人心；耶

和华的法度确定，能使愚人有智慧。”又因为“律法本是叫人知罪”



（罗马书 3 章 20 节）。 

我为何要热情并全力地宣讲神的律法？因为当律法被宣讲，人尽

力遵行时，他们和他们周围的生活都会变得更好。谁能否认这一点呢？

试想你的邻居：你愿意与一群藐视神律法的人同住，还是与遵行神律

法的人为邻？你愿意被偷、被抢，还是愿意生活在诚信、公义的环境

中？答案显而易见。 

当律法被宣讲，人努力遵行时，他们才会真正发现自己是多么失

败。只有当你尽力去遵行律法时，你才会明白自己多么需要耶稣。我

们都知道，自己在遵行律法上是多么软弱。这正是律法与福音之间密

不可分的关系所在。若律法只是假想的，那么你也只是假想地违反律

法，只是假想地需要十字架。但若律法是真实的、约束你的，而你在

现实中真地违背了它，那么你就真地需要十字架！ 

正是这种对罪的深刻认识，使人心生惊惧，像（马太福音 19 章

25 节）中的门徒那样问：“谁能得救呢？”于是教会将被那些自知

是罪人、渴求那唯一守法者，那成全律法者，的人充满。因为“天

下人间没有赐下别的名，我们可以靠着得救”（使徒行传 4 章 12

节）。耶稣成全了律法，所以凡在他里面的人，都被算作成全了律法。

你我也因此被看为成全了律法的人。 

这正是使徒保罗所说“随从圣灵而行”的义。讽刺的是，今天许

多人把随从圣灵与随从律法对立起来，仿佛二者水火不容。但让我们

听听保罗的教导：“使律法的义成就在我们这不随从肉体，只随从

圣灵的人身上”（罗马书 8章 4 节）。 



那么，随从圣灵到底是什么意思呢？随从圣灵并不是随自己的感

觉行事，也不是把个人的意念称作圣灵的引导。真正的随从圣灵，是

竭力遵行律法，同时深知自己时时刻刻都需要耶稣，唯有信靠祂，才

能与神和好。这样，律法的义才在你身上成就。 

律法的义在你身上成就了吗？如果你是诚实的人，你就知道，无

论多努力，你都无法完全遵守律法。即便你试图修改律法，使它变得

“可行”，你仍然无法成就。如今许多人正是这样做的：他们挪去了

十诫，削弱了神的律法，用别的标准取而代之。但你知道吗？就算是

那被替换的标准，你也依然无法完成。靠着自己的行为，你永远不能

成就律法。 

所以，你绝不可降低神律法的标准。我常把律法比作跳高的横杆。

年轻时我也跳高，不算出色，但偶尔会把横杆架到 2 米 44。每次我

都会抬头看，却从不敢跳，因为我知道自己跳不过去。神的律法远远

不止 2 米 44，它是无限高的。你若把它降低到你能跳过的高度，你

或许以为自己成功了。但我试过，当我把横杆降到 2 米 13，仍然跳

不过去。甚至那次身体过了，落地时杆子也掉了。 

因此，传道人绝不可宣讲那种“可以遵守得了的律法”，他们必

须宣讲那“无法完全遵守的神的律法”，那是至高、圣洁、公义、真

实的。我们一生都要努力遵行，而我们越努力，就越认识到神的圣洁

与自己的不配，也越知道自己需要一位救主。 

朋友们，我们必须清楚地知道：当神的律法被降低到最小的时候，

基督的十字架也就成了最小的。你看到这其中的关系了吗？律法被降



低，十字架就不再必要；律法被高举，十字架也被高举。当教会中盛

行轻视律法的神学时，人灵魂的败坏就随之而来。 

让我们再次诵读诗篇 119 章 89～96 节：“耶和华阿，你的话安

定在天，直到永远。你的诚实存到万代。你坚定了地，地就长存。

天地照你的安排，存到今日。万物都是你的仆役。我若不是喜爱你

的律法，早就在苦难中灭绝了。我永不忘记你的训词。因你用这训

词将我救活了。我是属你的，求你救我，因我寻求了你的训词。恶

人等待我，要灭绝我，我却要揣摩你的法度。我看万事尽都有限。

惟有你的命令，极其宽广。” 

让我们一起祷告： 

父神啊，我们切切祈求，愿你那良善、完美的律法被高举，使我

们在其中看见你的公义与良善，看见你赐给我们的道德标准和生活准

则，成为我们言行的引导。父啊，愿我们不要自欺，以为自己是守法

的人，正如你的话清楚地告诉我们：“我们若说自己没有犯过罪，便

是以神为说谎的，他的道也就不在我们心里了。”父啊，我们若说自

己没有犯罪，是何等狂妄的自欺！因此我们祈求，当我们读你的律法、

寻求遵行时，愿它不断带领我们奔向基督的十字架，奔向那位义者，

那成全一切、讨你喜悦的主。父啊，愿我们永远信靠祂，因为祂真是

人类唯一的希望。 

我们奉祂的名祷告，阿们。 


