
healingwings.net 

马太福音系列讲道 20 

犯奸淫的心 
马太福音 5 章 27～30 节 

维保罗牧师 2004 年 6 月 20 日 

翻译：王兆丰 

 

我们正在学习第一卷福音书马太福音，目前讲到耶稣的登山宝训。

这是有史以来最伟大的一篇讲道。在马太福音 5 章 20 节中，耶稣讲

到一种胜过法利赛人的义。他说：“你们的义若不胜于文士和法利赛

人的义，断不能进天国。”随后，他举了六个例子。我们今天所看的，

是第二个例子。 

请听神的话： 

“你们听见有话说：‘不可奸淫。’只是我告诉你们：凡看见

妇女动淫念的，这人心里已经与她犯奸淫了。若是你的右眼叫你跌

倒，就剜出来丢掉；宁可失去百体中的一体，不叫全身丢在地狱里。

若是右手叫你跌倒，就砍下来丢掉；宁可失去百体中的一体，不叫

全身下入地狱。” 

我们一起祷告： 

父神啊，我们切切祈求，求您打开我们的耳朵，好听见耶稣的教

导。父啊，求您帮助我们，使我们明白这些话的全部意义。愿这些话

https://healingwings.net/


进入我们的心思意念，使我们按您所喜悦的来回应。求您帮助我们理

解。我们奉耶稣的名祷告，阿门。 

今天早上，我要谈这段经文中的五点： 

• 耶稣揭示了第七诫的全部意义。 

• 第七诫的全部意义使全世界的人都逃不了罪。 

• 耶稣所指的敌人是谁。 

• 耶稣提出的解决方法。 

• 耶稣给出的警告。 

一、第七诫的全部意义 

马太福音 5 章 27 节说：“你们听见有话说：‘不可奸淫。’”

耶稣在此引用了第七诫，继续纠正那些长期影响神百姓的错误教导。

上次我们提到，“你们听见有吩咐古人的话说……”这类教导在神的

百姓中流传已久，几乎人人都信以为真。耶稣来，是要纠正他们对第

七诫的误解。 

与第六诫一样，这条诫命远远超出外在的行为。耶稣作为神，是

律法的制定者，他将律法赐给摩西，也赐给亚当。如今，他重新定义

律法的真正范围，解释他自己所颁布的律法，这正显明了他的权威。

难怪在这篇讲道结束时，众人都惊讶他的教训，说他教导人不像文士，

而是有权柄的。 

耶稣说：“只是我告诉你们：凡看见妇女动淫念的，这人心里已



经与她犯奸淫了。”他把这条诫命的真正含义放在人的内心深处。

“动淫念”原文的意思是“起欲望、想要占有”。显然，这里指的是

人在婚姻之外对他人的欲望，不论是异性还是同性的。 

约伯对此有深刻的认识，他说：“我与眼睛立约，怎能恋恋瞻望

处女呢？”（约伯记 31 章 1节）波提乏的妻子（创世记 39 章 7 节）、

参孙（士师记 16 章 1 节）和大卫（撒母耳记下 11 章 2 节）都是从

“一眼”开始走上了败坏的道路。 

色情出版业正是靠着人缺乏自制的软弱，赚取数以亿计的钱财。

用现代的话说，这是上瘾了。人沉迷其中，不能自拔。但彼得描述这

种状态时说：“他们满眼是淫色，止不住犯罪。”（彼得后书 2 章

14 节） 

要抵抗这样的罪，需要极大的力量。有些罪比其他的更容易令人

上瘾，而这正是其中之一。被看的一方也同样有责任。这不是现代才

有的问题。十七世纪的神学家马太·亨利曾写道：“若说观看是起淫

念的开端，那么那些刻意打扮、故意吸引人目光、引人起淫念的人也

是有罪的。例如耶洗别擦粉梳头，站在窗边往外看（列王记下 9 章

30 节），这就是一例。人犯罪，但魔鬼引诱人去犯罪。” 

人应当谨慎自己的穿着。我们都自然希望自己看起来令人愉悦。

今天早上我们都照了镜子，不是吗？我们都想穿得体面、美丽。然而，

衣着也可能成为诱惑的工具。作为父母的，应当在这方面教导儿女。

我想不必多说，你们都明白这是什么意思。 

二、人人都逃不了罪 



在这条诫命上，谁能说自己完全无罪呢？我们不要像那法利赛人

一样，他“站着，自言自语地祷告说：‘神啊，我感谢你，我不像别

人勒索、不义、奸淫，也不像这个税吏。’”（路加福音 18 章 11 节） 

我不知道这人是否听过耶稣的讲道，但我几乎可以确定，耶稣正

是对这种人说的。认识自己的罪，为罪忧伤、努力悔改是一回事；若

顽固否认自己的罪，那又是另一回事。 

今天早上聚会开始时，我们一同认罪、悔改、信靠。正如约翰一

书所说：“我们若说自己无罪，便是自欺，真理不在我们心里了。”

（约翰一书 1章 8 节） 

耶稣深知人性中否认罪的倾向，因此他拒绝骄傲的人。经上记着：

“耶稣在屋里坐席的时候，有好些税吏和罪人来，与耶稣一同坐席。

法利赛人看见，就对他的门徒说：‘你们的先生为什么与税吏并罪人

一同吃饭呢？’耶稣听见，就说：‘健康的人用不着医生，有病的人

才用得着。’”（马太福音 9 章 10～12 节） 

假如我们不愿意承认自己的罪，那么耶稣对我们就毫无益处。我

们可以大谈耶稣是个伟大的教师、哲学家，等等，但耶稣来是为拯救

罪人。若我们不承认自己的罪，他就会说：“我不是为你来的，我是

为有病的人来的。” 

三、耶稣所说的敌人是谁 

耶稣在这里用比喻来描写谁是敌人。 

在这段经文中，“眼”和“手”应当被视作以特殊代表一般的提



喻法。眼代表那些使你犯罪或引你犯罪的事物，而这些事物就应当被

看作是敌人。 

这里“叫你跌倒”的“叫你”一词，原文意为“丑闻”或“丑

行”，指使人陷入罪的事，强调设下陷阱或绊脚石。这字也常用于指

动物陷阱中的诱饵。我们要明白，这些诱惑正是我们的敌人，正如诱

饵是动物的敌人一样。它们的目的就是要使你跌倒，陷入罪恶，因此

我们应当把它们视为敌人。 

有时人和动物的区别在于，动物若发现那是陷阱，便会立刻逃走；

而人却往往想凑近一点，好好看看。在实际生活中，这些陷阱可能是

电视、杂志、电影，当然也包括电脑与网络。它可能是一次眉来眼去，

或是一次不恰当的触摸，也可能是一次深入的谈心，或向异性倾诉自

己的软弱与隐私。甚至是在工作中过于密切的关系，只要你开始把本

该只与配偶分享的心思告诉他人，你就已越过那条界线。 

通往毁灭的门有许多。我并不是说我们都应该扔掉电视机。记得

有一次我到一间教会讲道，讲台前堆满了五十台电视机，表示大家都

不再要它们。我自己曾有十年时间不用电视，因为我意识到自己以前

看得太多了。 

你可能会说：“我单身，不会有这些过分亲密的谈话问题。”但

若神许可，你或许终将拥有配偶。年长的弟兄姐妹也不要以为此事与

你无关。若你尚未成家，应当问自己：“假如我未来的配偶知道我现

在对另一位异性的想法或行为，会作何感想？” 

举个例子：一个吻算不得什么大事吧？但你的未来配偶会怎么看？



他或她能平静地站在一旁吗？一个吻会不会使你跌倒？会不会引发你

不该有的念头？它是否就是那诱饵？若答案是“是”，那你就不该去

做。若你回答“不是”，那恐怕该去看医生了。 

四、解决方法 

现在，耶稣告诉我们该如何行动，他说，要把那“右眼”、“右

手”剜掉、砍掉。因为这些代表我们极其看重的事物。“右手”常指

我们最珍惜的东西，例如（诗篇 139 章 10 节）说：“你的右手必扶

持我。”那指的是神的大能。这里的右眼、右手也可以象征你十分渴

望或依赖的事物。 

你或许因为工作的缘故需要上网，或在会议中必须与异性同工；

你也许不愿意承认自己的问题，因为你太在意面子，那就是你的“右

眼”。你也许在意他人怎么看你，那就是你的“右手”。但无论那是

什么，都不值得保留，应当毫不犹豫地丢弃。 

你应当警醒自己的思想，操练自制，约束心思。这是最难的事，

对吗？事实上，单靠自己几乎不可能做到。我曾提到电影《耶稣受难

记》，或许你不同意我的看法，但我的意思是，一旦你看过这部电影，

那位演员就会留在你脑海中，成为你祷告时所想的“耶稣”。要把他

从思绪中驱除几乎是不可能的。就像我若让你绕着房子跑三圈，却不

许想“狐狸”这两个字，你一定做不到。因为人无法在这一层面上完

全控制思想。 

当耶稣说“剜出来”、“砍掉”时，那是夸张的比喻。我们不该

效法教父奥利金，他真的以为必须肉体阉割。即使剜出一只眼，你还



有另一只；就算两只都没有，你仍有思想。耶稣要强调的是：我们应

当采取果断、彻底的行动来避免犯罪，要向罪开战，割除并丢弃一切

引起淫念的事物。 

他说“丢掉”时，用的那个词正是后来英文中“发射导弹”

（ballistic）的词根，表示强而有力地抛弃。那东西是你的敌人，

你就该用尽全力把它扔得远远的。 

当波提乏的妻子引诱约瑟时，他怎么做？他立刻转身逃跑，离开

那地方（创世记 39 章 12 节）。 

福赛与布朗曾说过：“毫无疑问，主耶稣的意思是，我们对于这

类不敬虔的事，以及所有能引发它们的因素，都应当连根拔除。” 

前不久我们纪念了“D 日”登陆六十周年。那是二战中关键的一

役。艾森豪威尔将军筹划这场攻势，他预估的阵亡率是百分之七十。

你能想象那是什么概念吗？若这事发生在今天，人们必定难以接受。

看看今日世人对伊拉克战争中牺牲人数的反应，你就能想象，若有一

位总统对全国宣告：“为了除去邪恶，我们必须派出成千上万的年轻

人，其中七成将不会回来。”那会引起怎样的震动？ 

然而，当年的指挥官和士兵看得清楚：若不付出这样的代价，那

吞噬世界的邪恶将造成更大的灾难。他们经过权衡，明白必须有所牺

牲，否则将来必然更惨。 

同样，主耶稣呼召我们也要有这种决心。我们必须愿意在生活中

作出牺牲，割断并扔掉那些使我们陷入黑暗的事物。基督徒要治死自

己的肉体，使徒保罗劝勉我们：“要脱去从前行为上的旧人。”



（以弗所书 4章 22 节） 

五、警告 

是耶稣提出的警告。当我们的言行与神为我们所设的旨意相合时，

在夫妻之间，热心、愿意与亲密都是美好的事。你有没有注意到，当

人们提到清教徒时，常常误以为他们是不食人间烟火的人，好像这些

人从未读过雅歌似的。事实上，情爱的事本身并无不妥，反而是美好

的，只是它必须在婚姻的范围之内，受婚约的约束。一旦越出这界线，

同样的情感与渴望，就会成为心碎、愤怒、不和、不信任、家庭破裂、

社会混乱、疾病与灾祸的根源。 

我们难道还没有看出这个国家社会与道德衰败的原因吗？今天每

个政治家都在强调家庭价值。家庭一旦破碎，国家也将随之倒塌，而

这正是我们所经历的现实。不知不觉间，我们竟落到了这样的地步。 

但比这一切更严重的，是灵魂的危险。我们逃避不了基督的警告。

人若不丢弃引他犯罪的一切事物，就必失丧。更明确地说，就是整个

人被扔进地狱。我们不能忽视这一点，这是耶稣亲口所说的。我们不

能说：“是啊，你说得都对，我会努力改，但为什么非得提地狱呢？

不能不提吗？” 

“等一下，等一下，”今日的基督徒或许会说：“我已经作过决

志祷告了！我已经邀请耶稣进入我心！他们不是告诉我说，祂永不会

离开我、撇弃我吗？那为什么又要用地狱来威胁我呢？新约才刚到第

五章，威胁就来了？”这正显出“一次得救，永远得救”这句现代教

会常用语的问题所在。历史上、合乎圣经的表述是“圣徒坚忍到底”



（启示录 13 章 10 节）。 

这里的区别我们必须明白。得救，至少指因信称义、在神面前罪

得赦免（正如我们所宣告的：你若信耶稣，你的罪就被赦免了），是

一次性的事件，也永远持续下去。从技术上讲，“一次得救，永远得

救”并非全然错误。然而，一个真正得救的人，必终身信靠基督为救

主，并一生与自己的罪争战，承认耶稣是他生命的主。这才是得救的

记号、证据与果子。那在天上成就的事，必在你里面发生，也必在你

外在的言行中显明。你一生都会认耶稣为救主，不断地承认祂为你的

主。 

简言之，人若认为自己的“右手”或“右眼”比救主更宝贵，他

就显出那颗未得重生的心，而那样的心最终只有一个去处，死亡。也

许你觉得这种事离你很远，情况或许确实如此，但我们不得不承认，

这样的淫乱之事在教会中确实存在。我上次到中国时，当我提到这些

事，他们都笑了，那是震惊、痛心的笑。今天，我们竟有同性恋牧师、

同性恋教会等混乱的事，他们想要同时保留自己的右手与右眼，又将

其与宗教混合在一起。耶稣绝不容许这样的事。右手必须砍掉！我们

必须争战。雅各已清楚指出事情的发展次序： 

（雅各书 1 章 12～15 节）忍受试探的人是有福的，因为他经过

试验之后，必得生命的冠冕，这是主应许给那些爱祂之人的。人被

试探，不可说“我是被神试探”，因为神不能被恶试探，祂也不试

探人。但各人被试探，乃是被自己的私欲牵引、诱惑的。私欲既怀

了胎，就生出罪来；罪既长成，就生出死来。 



耶稣的警告就是：不要让罪长成。我再读一遍：“人点灯，不

放在斗底下，是放在灯台上，就照亮一家的人。”（马太福音 5 章

15 节） 

若你不割除罪，就如同让癌症继续生长，最终必吞噬你！一名战

士可能会疲乏、软弱，甚至有些畏惧，暂时躲避，但这与叛逃完全不

同。叛逃的人说：“看来敌人更强，我去投靠他们吧。”简而言之，

我们都必须不断地争战。要认识到，神选择让我们在内心经历痛苦的

争战，我们必须甘心进入其中。因为你所行的路，总有一个目的地：

要么抵挡试探、忍耐到底，得荣耀的冠冕；要么投降私欲，让它怀胎

生出罪，最后导致死亡。这是圣经清楚的教导。耶稣从未放松标准，

也没有说：“其实我不想让这些话成为你们的重担。”祂没有这样说，

我也不应如此说。我深信，那些真心求告主名、心被神开启的人，必

会听从祂的劝诫。尽管我们都软弱，但我们仍要在一生中持续争战。 

我的朋友，这才是胜过法利赛人之义。这种义使你因神的恩典而

认识：祂救了你的灵魂，使你从心里、连同思想都愿意顺服祂。正是

这场争战，驱使我们奔向十字架。保罗怎么说？“我真是苦啊！谁能

救我脱离这取死的身体呢？”（罗马书 7 章 24 节）在保罗的思想中，

从没有所谓“基督徒生活的六个秘诀”之类的简化方式。他越在公义

上成长，就越认识到神的圣洁，也就越珍惜基督的十字架。 

不要忘记，我们参与这场争战，并不是因为战果未定。当神使我

们看见自己的罪、并使我们与之争战时，我们不是在说：“我必须得

胜，否则就得不到救恩。”基督徒之所以争战，是因为神的恩典使他

们认识了祂的良善、怜悯与大能。我们在这场争战中的胜利，并不是



让罪完全向我们屈服，而是叫我们在基督的脚下得自由。保罗并未因

此夸口。事实上，若我没读错圣经的话，在整部新约中，他唯一略带

自豪的宣告是：“我打过那美好的仗，跑尽了当跑的路，守住了当守

的道。” 

我所要做的，就是继续争战下去。胜利早已确定。刚才我提到诺

曼底登陆日。D 日发生在 1944 年，而第二次世界大战是什么时候结

束的？是 1945 年。如果你问研究这段历史的人，他们都会告诉你，

从各方面来说，战争在 1944 年已经结束了。从诺曼底登陆之后，剩

下的只不过是时间的问题而已。这就是我们正在经历的属灵争战，胜

利早已定局，我们的确仍在战斗。 

当然，这只是一个现代历史的例子。让我举一个圣经中更古老的

例子。你们都知道大卫与歌利亚的故事。歌利亚是神子民的仇敌，他

挑战、辱骂、嘲笑神圣约的百姓。神所膏的大卫出现了，说：“这人

是谁？竟敢如此放肆地辱骂永生神的军队！”你知道新约中那位真正

的受膏者是谁吗？是基督。大卫作为基督的预表，击败了神子民的仇

敌，践踏他，割下他的头。这正应验了神早已应许要对祂百姓的仇敌

所做的事（创世记 3 章 15 节）。 

接下来发生了什么？那时在山坡上的以色列士兵们向非利士人冲

了下去，因为有人已经替他们打败了仇敌。战争已经得胜。我们现在

所参与的正是这样的争战。虽然仍会有伤亡，但这已无关胜败的大局，

胜利已经在手。我们是圣约的子民，我们有一位守约的神；祂差遣了

自己的儿子，成全了祂所立的应许。 



上周四查经时，我们教会有一位弟兄告诉我，从前他在另一所教

会，后来转到我们这里。那教会的人对他颇有微词，原因是他没有去

参加所谓的“守约大会”（注：近年来美国曾举行多次大规模“守约

者”集会，参加者多为家庭男主人）。我问他为什么不去，他说：

“因为我是个违约的人。”我在这里并不是要苛刻批评。你们想一想：

当你与一群自称是“守约者”的人聚在一起时，若你读一读登山宝训，

再来告诉我，你真是守约者吗？我的朋友们，真正的守约者只有一位，

耶稣基督。 

我知道，“守约者运动”的初衷是好的，目的是鼓励大家成为好

丈夫、好父亲。我理解并尊重他们的动机，但只有当我们认识到自己

本是违约的人，并且那位守约者已完成了这约时，我们才能在祂里面

成为真正的守约者。我并非要批评他们，但这件事中确实有一些潜在

的危险，是值得我们认真反省的。说这话时，我不得不深深吸一口气，

因为我知道这篇讲道将会在电台上播放（注：维牧师的系列讲道曾在

南加州 AM740 电台主日早晨 8:30～9:00 播出）。但我们确实要谨慎

思想这些问题。 

我们的胜利，是因着神的恩典；我的胜利，也是因着神的恩典。

我们不断地信靠那位在十字架上为我们战胜罪与死亡的救主。 

让我们一同祷告： 

父神啊，当我们读耶稣的话时，我们深深认识到，律法叫我们死。

哪一个头脑清醒的人，在听了耶稣的话之后，不会举起手说：‘我有

罪’呢？父啊，我们求祢使这样的愚昧显露在光中，求祢开启人的眼



睛，鉴察人心，用祢的律法显明人的堕落与邪恶。我们也祈求祢，因

着祢的恩典、慈爱与怜悯，向我们启示那位在祢眼中行事完全公义的

主，使我们信靠祂，与我们的创造主和好。不是因为我们是守律法的

人，而是因为我们信靠那位成全律法者。 

父啊，求祢使我们尽心、尽意、尽性、尽力地争战，使我们在思

想、言语与行为上都顺服祢的旨意。父啊，愿我们永不因行善而疲惫；

愿我们作为一群人，作为一个教会，成为世界的光，将一切荣耀归给

那永活的救主。 

我们奉祂的名祷告，阿们。 


