
healingwings.net 

马太福音系列讲道 25 

积累财富在天上 
马太福音 6 章 1～6 节，16～21 节 

维保罗牧师 2004 年 10 月 3 日 

翻译：王兆丰 

 

我们要学习的经文是马太福音第 6 章。我先把第 7～15 节主祷文

跳过去，因为我们会在以后的几个礼拜中学习。这样安排有几个原因。

第一，耶稣在登山宝训中讲到祷告，这段关于祷告的教导是他在讲论

时插入的一段。他刚讲完一部分，就停下来告诉我们当如何祷告，祷

告时应当怎样说。因此我想，我们先集中在他主要的教导上。第二，

主祷文值得我们用专门的时间来细讲。 

所以，今天早上我们先来讨论他下面的这段教导： 

“你们要小心，不可将善事行在人的面前，故意叫他们看见；

若是这样，就不能得你们天父的赏赐了。 

所以，你们施舍的时候，不可在你面前吹号，像那假冒伪善的

人在会堂里和街道上所行的，故意要得人的荣耀。我实在告诉你们，

他们已经得了他们的赏赐。你施舍的时候，不要叫左手知道右手所

作的，要叫你施舍的事行在暗中，你父在暗中察看，必然报答你。 

你们祷告的时候，不可像那假冒伪善的人，爱站在会堂里和十

https://healingwings.net/


字路口上祷告，故意叫人看见。我实在告诉你们，他们已经得了他

们的赏赐。你祷告的时候，要进你的内屋，关上门，祷告你在暗中

的父。你父在暗中察看，必然报答你。 

你们禁食的时候，不可像那假冒伪善的人，脸上带着愁容，因

为他们把脸弄得难看，故意叫人看出他们是禁食。我实在告诉你们，

他们已经得了他们的赏赐。你禁食的时候，要梳头洗脸，不叫人看

出你禁食来，只叫你暗中的父看见。你父在暗中察看，必然报答你。 

不要为自己积攒财宝在地上，地上有虫子咬，能锈坏，也有贼

挖窟窿来偷。只要积攒财宝在天上，天上没有虫子咬，不能锈坏，

也没有贼挖窟窿来偷。因为你的财宝在哪里，你的心也在那里。” 

在人与人的关系中，操纵与利用一直是一个主导性的主题。当一

个人或一群人想要操纵、利用他人时，负罪感、平安感、财富、权力、

名誉，甚至武力，都可以成为筹码和工具。而在世界上的各种宗教中，

操纵与利用常常达到最热烈的程度。 

1517 年，一个名叫马丁·路德的罗马天主教修道士被激怒了。

当时罗马教廷发明了“赎罪券”来搜刮百姓，他们宣称购买赎罪券可

以缩短人在炼狱里受苦的时间。那真是一个巧妙的计策，一时间教廷

财源滚滚。雄伟壮丽的梵蒂冈圣彼得大教堂就是靠这笔钱建造起来的。 

除了武力之外，想要操纵、控制他人的人，必须借助某种形式的

回报或奖赏才能得逞。若没有一根诱人的“胡萝卜”挂在那里，操纵

与控制往往难以奏效。赎罪券的回报是让你死去的亲人可以减少炼狱

之苦，你买得多，他们就能早日脱离。然而，一般而言，对某些行为



的奖赏往往更加隐蔽。 

这种回报有时是微不足道的虚名，或是一种自我满足。只要操纵

者能够让受害者站在不安的墙头上，再提供适当的诱惑，他就几乎能

让对方跳入自己的圈套。我见过不少人，无论有意还是无意，都以

“家庭平安”的许诺来操纵意志薄弱的配偶。 

有一点是肯定的：这种操纵与利用必须借助承诺的回报或奖赏才

能成功。而这种回报与奖赏往往与心理、情绪或灵里的平安有关。因

此，只有当人渴望得到某种奖赏时，才会容易被他人操纵与控制。当

年的宗教领袖，法利赛人，正是这方面的专家。耶稣论到他们说：

“他们把难担的重担捆起来，搁在人的肩上，但自己连一个指头也

不肯动。”（马太福音 23 章 4 节） 

他们建立了一套宗教体系，让别人为他们服务。耶稣则完全相反

地说：“我心里柔和谦卑，你们当负我的轭，学我的样式，这样，

你们心里就必得安息。因为我的轭是容易的，我的担子是轻省的。”

（马太福音 11 章 29～30 节） 

大家都知道，轭是套在牲畜脖子上用来拉车或推磨干活的。耶稣

的意思是：你们不要学他们的样子，而要学习我的样式。法利赛人那

副挂着胡萝卜的轭，应该被耶稣那柔和、轻省、使人得安息的轭所取

代。 

基督徒无论在属灵上还是心理上，都不应被世上的回报与奖赏所

吸引。即使在工作上，我们当然应当期望得到工价，因为劳动者得工

价是应当的，但另一方面，我们也不应把自己看作只是为雇主工作的



人。我们乃是为神而做的（哥罗西书 3 章 22～25 节）。 

我花这么多时间讲操纵、利用与回报奖赏，是为了与基督此刻的

教导联系起来。 

我们的本性中有一种渴望得回报、得奖赏的倾向，这是人性的一

部分。我们从孩子身上最容易看到这一点，他们喜欢被夸奖：“爸爸、

妈妈，你们看，我表现得怎么样？”其实我们自己也一样，只不过表

达得更隐蔽些。 

神也确实给了我们许多应许。只要稍微看一眼主耶稣讲的八福，

就能看到许多回报与奖赏：“……的人有福了，因为他们必得……”

耶稣并没有避讳此事。事实上，登山宝训正是从这里开始的。因为我

们不是冷漠的机器，我们在乎他人对我们行为的回应。耶稣在这段讲

道里，就是要鼓励我们对祝福的渴望。 

我们不能把这种特性从人性中剔除。后来在马太福音中，耶稣又

鼓励跟随他的人说：“凡为我的名撇下房屋、或是弟兄、姐妹、父

亲、母亲、儿女、田地的，必要得着百倍，并且承受永生。”（马

太福音 19 章 29 节） 

这是耶稣对他的门徒说的话。他们跟随他时，也许心里曾有这样

的疑问：“我们把一切都撇下了，那我们能得到什么呢？”耶稣仿佛

在说：你若把笔借给我，我就写张一百万的支票给你。你们所舍弃的，

与将要得到的相比，根本不值一提。 

难道我是在说神用天堂与永生的“胡萝卜”来进行神圣的操纵吗？

当然不是！我几乎能听见有人要这样问。我绝不是这个意思。因为不



敬虔的操纵与利用是以自我为中心的，根本不顾及被害者的益处。而

神的方式，是像父母训练孩子那样，以爱为出发点，对他们的好行为

给予奖赏。 

神赐下这训练，也赐下我们心中对此训练的回应，然后又因我们

的回应而奖赏我们。神是创始成终的主。一切的荣耀都归给他，连我

们的回应也不例外，但他仍然决定要奖赏我们。 

今天早上我们要面对两个问题： 

第一，你到底是想给谁留下深刻印象？ 

第二，你所期望的又是什么？ 

在你用上世纪六十年代的口号“我不讨任何人的笑脸，我也不期

望得到任何回报”来回答之前，你心里应当清楚：这句话的背后，其

实不过是一种自我欣赏、自鸣得意的心态，一个极端以自我为中心的

宣告，仅此而已。很显然，你成了自己的神，这就是一个拜偶像的问

题。这说明你根本没有好好思考。 

问题是：你是愿意被这个世界操纵、利用，还是愿意被神培养、

塑造？我想，这正是耶稣在这段教导中的要点。你是想让世界成为你

的听众，还是愿意蒙神垂听？你是要讨神的喜悦，还是讨世界的喜悦？

你是愿意以这世界的奖赏为满足，还是宁可得着天父所应许的天上奖

赏？ 

接下来的话带有一定的敏感性，我不想让大家误解我。说话的人

有责任澄清自己的意思，所以我希望我说得清楚。因为在准备讲稿时



我就意识到，有人可能会误会，但我希望你们不会。我知道，无论作

为丈夫、妻子、家长、朋友、长老、执事、牧师或邻居，你们一般都

不会出于恶意去操纵、利用他人。我也知道，我们可以彼此鼓励，而

且应该这样做。我绝不会说：“反正他们要得天上的赏赐，我就不必

再去鼓励他们。”圣经确实要求我们彼此劝勉、彼此鼓励。 

然而我必须指出：如果你渴望从他人那里，哪怕是最亲近的人那

里，得到回报或奖赏，那么你就已经走在拜偶像的路上。我这么说有

两个原因。 

首先，耶稣说：“你们中间作父亲的，谁有儿子求饼，反给他

石头呢？求鱼，反拿蛇当鱼给他呢？求鸡蛋，反给他蝎子呢？你们

虽然不好，尚且知道拿好东西给儿女，何况天父，岂不更将圣灵给

求他的人吗？”（路加福音 11 章 11～13 节） 

父母虽然知道如何给儿女好礼物，但从某个意义上说，他们仍是

“作恶的”。因为耶稣说：“虽然你们是作恶的。”真心爱儿女的父

母，当认识到这一点后，必然会引导孩子把基督放在他们思想与情感

的中心。 

我的孩子今年三岁、五岁和八岁。虽然我无法完全看透他们的心，

但凭经验我知道，有时候他们更关心的不是神，而是我对他们行为的

反应。作为父亲，我的责任是培养他们，使他们更在意基督对他们思

想与行为的看法，而不是我对他们的反应。孩子们，你们都应该朝这

个方向努力。今天早上我们读了十诫，神命令你们要孝敬父母，因为

他们是神在你们生命中设立的主要权柄。你们应该听从他们，顺服他



们。 

第二个原因是耶稣在本章后面所说的话：“一个人不能侍奉两

个主。不是恶这个爱那个，就是重这个轻那个。”（马太福音 6 章

24 节） 

所以，当我听到妻子、儿女或会众对我的赞扬与鼓励时，虽然我

心里喜乐，却绝不能让人的称赞成为我生命中最重要的事。我们必须

永远尊基督的名为圣，尊他为主。即使是我的妻子，也不能成为我的

主。事实上，我对妻子的爱应当出于对神的爱与顺服，而不是出于对

她的顺服。 

我曾讲过一件我与妻子谈恋爱时的往事。那次我事先征得她的同

意才讲的，所以这次我也认为她不会介意。你们都懂那种经历，有时

凌晨三点就开始打电话，因为恋爱令人兴奋，总有说不完的话。 

但有一件事我们没做，我们没有一起读经祷告，而这本该是我们

应做的。有一次，她对我说：“我没有从我们的关系中看到，这件事

能让我更亲近神。如果一直这样下去，我会对我们的关系感到担心。”

这番话让我下定决心，她就是我要娶的妻子。因为我宁愿娶一位因敬

畏神而爱我的人，而不是因我而爱我的姑娘。因为总有一天，我不会

再那么可爱，但神永远可爱。若有人因爱神的缘故而爱我，她就有责

任爱我到底。 

如果当年摩西在旷野带领以色列百姓的主要动机，是想听到他们

称赞他的话，那么我敢肯定，他早就另起炉灶，另找一群人去了。 

我记得曾与一位传道人谈话，他告诉我，他已经离开原来的教会，



因为会众对他不好，让他很不愉快。我虽然没多说什么，但我记得圣

经说，神是我的喜乐。作为会众，你们当然应当鼓励我，但绝不能抱

着这样的态度：“只要你们对我好，我就好好服事。” 

这些年来，我常常辅导年轻牧师，我总是告诉他们：不要期望会

众的回报或赞扬，因为这不一定会有。若没有回报，你还能成为一名

好牧师吗？你还会爱他们吗？当然，我们的教会并不是那样。你愿意

带领一群硬着颈项、满腹牢骚的会众吗？你会不会说：“我可侍候不

了你们，你们另请高明吧”？ 

我们应当爱家人，爱邻舍，服事他们。因为神以他的大爱爱了我

们，我们就当仰望他的奖赏。 

现在让我们回到这段经文。耶稣已经举出了遵行律法的六个例子

（马太福音 5章 21～48 节），这些都是基督徒从心到行都应当努力

实践的事，这样做的人就显明他们真信基督。现在，他转向三个真正

敬虔的例子，行善、祷告和禁食。 

我不打算详细讨论这三件事，因为这并非耶稣此处的重点。他没

有详细教导这些，而是假设他的跟随者本该这样做，所以他说：“你

们祷告的时候……你们禁食的时候……” 

神不仅命令我们奉献十一，还命令我们照顾穷人（路加福音 14

章 13 节），要凡事祷告（帖撒罗尼迦前书 5 章 17 节），必要时禁食

祷告（使徒行传 13 章 2 节）。 

这三件事本应是向着神而行的，但它们比遵行律法更容易使人想

要得到别人的赞赏。这实在令人惊讶，我行律法的事当然是为神而行，



但在那些直接向神行的事上，我仍会左顾右盼，想知道有没有人看见。

这是更得罪神的。因此，这段经文这样开始： 

“你们要小心，不可将善事行在人的面前，故意叫他们看见；若

是这样，就不能得你们天父的赏赐了。” 

现在你们就看到耶稣这段教导的核心了。在我们行善的时候，要

么得神的赏赐，要么得人的夸奖，两者只能择一。很简单：你这么做，

是想让人看见，还是想让神看见？在这节经文中，希腊文“叫人看见”

一词，原意是“剧院、舞台”。 

“所以，你们施舍的时候，不可在你面前吹号，像那假冒伪善的

人在会堂里和街道上所行的，故意要得人的荣耀。我实在告诉你们，

他们已经得了他们的赏赐。” 

“假冒伪善”这个词在希腊文中原意是“演员”。你马上就能明

白了吧？有了舞台，有了演员，那么谁是观众？这正是真基督徒需要

面对的实际问题：你是演给神看，还是演给人看？这就是耶稣在这里

的核心教导，简单而深刻。 

前面我提到过“操纵与利用”，这里我们就要问：是谁在牵动你

的那根绳子？这是一个既简单又深刻的问题，我们必须天天问自己。

因为我们不断受到试探，想要讨人的喜欢，这是无法避免的，是深植

于我们本性中的。 

有一个阴险狡猾的敌人，常提醒基督徒不要只把座位留给神，也

要为自己留一个。我们都知道，当我们行讨神喜悦的事时，心里也常

感到满足与喜乐，因此在这其中存在着一条不易分辨的界线。你们都



有这样的经历，当你做好事时，心里会感觉很好，不是吗？ 

如今，自我满足、自鸣得意蔚然成风。人们常说：“我对自己非

常满意。”接下来就是“自我赞美”，甚至“我就是神”。（这是

“新时代运动”的口号） 

耶稣清楚地知道我们在这方面的软弱，他用我们自己身上的肢体

来作比喻：“你祷告的时候，要进你的内屋，关上门，祷告你在暗中

的父。你父在暗中察看，必然报答你。” 

我想，这就意味着我们不应时常回忆自己的善行。或许这正是审

判之日绵羊们的反应：“主啊，我们什么时候见你饿了，给你吃，

渴了，给你喝？什么时候见你作客旅，留你住，或是赤身露体，给

你穿？又什么时候见你病了，或是在监里，来看你呢？”（马太福

音 25 章 37～39 节） 

看来，他们并没有记录自己的好行为。他们没有说：“哦，对了，

我记得那件事。”他们并未陶醉在自己所做的好事里。耶稣甚至教导

我们，不要让左手知道右手所做的事。 

有时候，我们基督徒心里也会出现这样的念头：“什么时候才轮

到我呢？”我们在等着某人或某事给我们回报。原因有两条：第一，

我们的本性如此，总是希望得到回报；第二，当代的基督教信仰常被

简化成一种公式式的应许，“你这么做，就会得到怎样的结果”，

“只要你照着这套方法行，两个月后就会成为好父亲、好母亲”，

“认识神的十大秘诀”等等。 

但在我看来，信徒真正的路只有一条：一生信靠主、顺服主，坚



持去教会，无论遇到黑暗、阻挡或艰难，都要在信心中持守到底。你

的赏赐在天上，这是神的应许。 

耶稣告诉我们，基督徒应当耐心地等候神的奖赏。从字面上，我

们无法确定他所说的报答是在今世还是在天上，或许是安慰、或是智

慧。无论如何，也无论以何种方式，我们的回报都来自神，而这样的

回报远超世上任何奖赏。 

我们是否真是为主而行善、祷告、禁食或做任何事，可以从我们

对人的反应上看出来。若我们因为没有听到人的称赞、夸奖而感到气

馁，那答案就已经显而易见了。下面这三句我们熟悉的经文正是针对

这个问题的： 

“不要为自己积攒财宝在地上，地上有虫咬、能锈坏，也有贼挖

窟窿来偷。只要积攒财宝在天上，天上没有虫咬，不能锈坏，也没有

贼挖窟窿来偷。因为你的财宝在哪里，你的心也在那里。”  

假如你是诺亚、以利亚或摩西，被不信的人包围和逼迫，你的财

宝会不会消失？人性那变幻无常的败坏，会不会夺走你的基督徒品格？

或者，你是否知道你在这里所做的工决不徒然？你是珍视天父的奖赏，

还是看重世人的回报？你是否正如彼得所说：“在心里尊主基督为

圣”？基督真的是你人生的主吗？ 

让我们记住耶稣的话：你的财宝在哪里，你的心也在那里。 


