
healingwings.net 

马太福音系列讲道 29 

主祷文（四） 
马太福音 6 章 9～13 节 

维保罗牧师 2004 年 10 月 31 日 

翻译：王兆丰 

 

这个月底，一部名为《亚历山大帝》的影片将上映。一部接一部

的电影，一本接一本的小说，人们对古希腊与罗马帝国的兴趣似乎永

无止境。这两个帝国也是圣经中经常提到的重要角色，它们代表了人

的国度所能达到的极致与辉煌。虽然他们没有原子弹，但在当时的世

界上却是无可匹敌的。恐怕世界上再也不会出现一个像罗马帝国那样

强大的国家了。古希腊的强盛也可谓数一数二，而这些国家往往由一

些极其强势、有时甚至极为残暴的人所统治。这样的人，在我们国家

恐怕永远不可能当选总统。巴比伦的尼布甲尼撒王、希腊的亚历山大

帝、罗马帝国的凯撒与尼禄，都是无人能及的强人。 

然而，王曾做了一个恶梦。孩子们在主日学里都听过尼布甲尼撒

的梦，对吗？这个梦极大地搅扰了王，但以理为他解梦。他梦见一个

巨大的像，头是金的，胸是银的，腰是铜的，腿是铁的，脚是半铁半

泥的。但以理说：“你观看见非人手凿出来的一块石头，打在这像半

铁半泥的脚上，把脚砸碎，于是金、银、铜、铁、泥都一同砸得粉碎，

如同夏天禾场上的糠秕，被风吹散，无处可寻。打碎这像的石头变成

一座大山，充满天下。” 

https://healingwings.net/


但以理的解释，使历代圣经学者一致公认：这像所代表的，正是

巴比伦王朝、波斯帝国、希腊帝国与罗马帝国这四个帝国。而那块

“非人手凿出的石头”，指的正是耶稣基督。他的国度起初极小，如

一块石头，后来却变得极大，充满天下。 

你们都能想象出这幅画面吧？这像代表了世界历史上最强大的四

个帝国，而那块“非人手凿出的石头”击打在像的脚上，使整座像都

粉碎，如同禾场上的糠秕被风吹散。这不正像马太福音一开始施洗约

翰所宣讲的即将来临的审判吗？这与基督的国度胜过一切国度的情景

何等相似！那块石头所象征的国度击碎了这像，并充满天下。 

如果你翻阅历史，就会发现，巴比伦、波斯、希腊与罗马，都是

通过武力征服对手而建立起的帝国。但那从一块石头开始的国度，与

这些国度有什么不同呢？这个预言性的梦是如何成就的？这个国度是

否也会成为一个军事强权，如它的前身一般？这个梦是否预示一个顷

刻之间、惊天动地、我们必须等候才能临到的国度？我之所以这样问，

是因为当代许多基督徒正是这样理解的，他们说，这个预言指的是将

来的事，说终有一天，一个新的罗马帝国会出现，而那国度将在一瞬

间将它摧毁。这便是许多人对“神的国”的理解。 

但我认为，我们必须正确理解但以理的这个梦，这个预言。它与

我们今日的信仰息息相关。在“神的国度”这件事上，马太福音的强

调远超过马可、路加与约翰福音。我们已经看到，马太福音第一、第

二章以王的家谱与出生开篇，博士从东方前来敬拜那新生的王。第三

章中，我们看到施洗约翰在旷野传道，他宣告：“天国近了！”第四

章中，王受试探并战胜了那最大的敌人，显出完全的公义。亚当失败



了，但这位王得胜了。第四章末尾，我们又看到王施行奇事，彰显大

能。 

到了第五章，王开始教导，指明这国度的性质与特征。这里我要

提醒大家：我们谈的正是那从一块石头开始、终将充满天下的国度。

到了第十三章，我们会看到关于这国度的比喻：一粒芥菜种起初极小，

后来长成大树；这正与那块石头变成大山、充满天下的旧约预言相呼

应。马太写下的，正是约翰所宣告、耶稣所教导的，这就是神的国。

而我们目前所学习的，是关于住在这国度中的子民的教导。 

有一点请大家记住：巴比伦、希腊、罗马这些帝国的士兵，与这

天国的公民截然不同。我们都知道，那些帝国的战士强悍残忍；但这

国度的子民，属灵的战士，是什么样的呢？耶稣坐下教导人说，在这

国度里的公民应当是灵里贫穷的、哀恸的、饥渴慕义的、有怜悯心的、

清心的、使人和睦的。一般来说，我们不会认为这样的人能够建立一

个征服世界的国度。 

他们也应当极其尊重神的律法（马太福音 5 章 13～20 节），绝

不会想要废除神的律法。第五章也告诉我们，他们的义必须出自内心，

而不仅仅是外在的行为。这位王关心人心的状态，而不是催促人仅仅

遵守外面的规条。 

耶稣来，是要纠正人们对神国的误解。人们自然会想，既然是国

度，就必然与别的国度对抗。既然那些国度都是军事帝国，那么耶稣

所要建立的，也必定是一个能打败罗马的军事国度。许多人以为，跟

随耶稣就能谋得一官半职，参与统治罗马或其他国家。 



然而，虽然神的国将深刻影响整个人类生活的每一个层面，但它

与世上的一切国度都完全不同。请记住，我们并非否认尼布甲尼撒梦

中预言的真实，也不否认那击碎大像之国的能力。问题在于，我们该

如何理解这预言的实现方式。 

基督的国度起初极小，却必渐渐增长。这是旧约与新约共同的明

确教导。基督的国度必渗透人类的每一个层面。神要救赎这个堕落的

世界，方式不是通过征服与压制，而是通过一个不断成长、不断扩展

的国度，将祝福带给她所触及的一切。神亲自启动了这国度，她必持

续增长。不同于巴比伦、波斯、希腊、罗马或其他凭武力征服的帝国，

神的国将带来释放与自由。她要祝福所有她所触及的人。 

这国度起于巴勒斯坦，从耶稣其人及其事工开始，逐渐扩展，直

到充满天下，正如水充满海洋一般（哈巴谷书 2 章 14 节）。这水要

充满多少海洋呢？，充满所有的海洋。 

这是一个奇妙又奇妙的应许，这是一个荣耀又荣耀的圣约。这是

神为着救赎、恢复那在乐园里失落之事所设立的。我们不可将这国度

的发展与神的救赎计划分割开来。死亡是我们的仇敌。 

作为牧师，我常常站在濒死者的床边，他们中许多人已年老，有

的即将离世。面对死亡，人何等无能为力。死亡是我们无法战胜的敌

人，自从起初那日，死亡就进入了人类的历史，“你吃的日子必定

死”。这句话不断提醒我们有一个仇敌，但神却决定不让我们永远停

留在死亡之中。祂差遣了自己的儿子，使祂死，好叫我们得以活；这

国度正是从祂儿子而始。 



这国度屹立在世上，宣告福音的一切好消息，而其中最美好的消

息是：耶稣基督道成肉身，死而复活，为要叫我们得生命。这就是这

国度的好消息。 

每年到了这个时候，我们庆祝基督的诞生。虽然现在还是十一月，

但圣诞的音乐已经响起。让我们一同来读圣诞节真正的信息，这段经

文正是讲述我们今早所思考的基督的国度。 

以赛亚书 9 章 6 节：“因为有一婴孩为我们而生，有一子赐给

我们，政权必担在他的肩头上；他名称为奇妙、策士、全能的神、

永在的父、和平的君。他的政权与平安必加增无穷；他必在大卫的

宝座上治理他的国，以公平公义使国坚立稳固，从今直到永远。万

军之耶和华的热心必成就这事。” 

第六章讲述王的诞生，第七章讲述国度的成长。耶稣是这国度的

王，而促使这国度成长、成就的正是祂的热心。我们必须明白，神的

国度是一个与每个基督徒息息相关的主题。难怪当门徒求主教他们祷

告时，耶稣将焦点放在神的国度上。 

我们现在正学习主祷文。祷告中本有许多内容可说，但耶稣特别

强调神的国度：“愿你的国降临，愿你的旨意行在地上，如同行在天

上。”祂的祷告中心是神。法老们、皇帝们、总统们都要消逝，他们

的国度都要在这块石头下化为糠秕。唯有神自己是这国度的君王，我

们祷告的第一要务，是愿祂的名被尊为圣。 

在这国度成长的过程中，祷告是有力的工具；祷告是在地上代表

天上的事。因此我们祷告，愿那在天上对宝座羔羊的颂赞，也在地上



被人发出。 

但这国度并非由天使或其他灵界的受造物所组成，而是由人所组

成，由每天要吃饭的男人、女人、孩子组成。所以耶稣教导我们为日

用的饮食祷告。基督国度的成长与壮大也离不开必要的物质供给。若

把基督的国度视为与我们现实世界完全脱离、隔绝的，那是极大的错

误。请记住，那些国度和政权都要败在基督国度的能力之下。 

约翰福音 18 章 36 节是一节常被误解的经文。耶稣说：“我的

国不属这世界；我的国若属这世界，我的臣仆必要争战。”误解这

话的人以为耶稣的意思是祂的国度与这个世界完全隔绝。祂说“我的

国不属这世界”，但祂并没有说“我的国不在这世界里”。“在这世

界”与“属这世界”是截然不同的。 

耶稣告诉我们，我们不属这世界，但这是否意味着我们应当离开

世界呢？事实上，耶稣祷告说：“我不求你叫他们离开世界，只求

你保守他们脱离那恶者。”（约翰福音 17 章 15 节） 

因此，神的国不属这世界，并不是说神的国不在这世界里。只是

我们不可把世界的国度当作榜样。无论在政治上、军事上，或是在商

业组织上，世界的方法都不应成为教会效法的模式。 

今日所谓“教会增长运动”，正是借鉴、模仿世界的方式。从

“细胞小组”到“市场研究”等种种创新理念，其目的都是让教会增

长。然而，这些策略与手段若不是徘徊在拜偶像的边缘，便是早已越

过了那条界线。 

在主祷文中“免我们的债，如同我们免了别人的债”这第五个祈



求里，耶稣进一步揭示了国度公民的特质。我们前面已提到，这些公

民是“哀恸的”、“使人和睦的”等等。而此处我们又看到，这个强

大、永恒、能击碎一切国度并充满天下的国度，却是由男人和女人所

组成的。这国度的公民并不是战胜了自身一切罪性的完人，他们在世

上生活时，仍然会受罪性与试探的折磨，也仍然会受到恶者的攻击。 

我们并没有看到，这国度的子民是刀枪不入的英雄。恰恰相反，

正如保罗所说：“弟兄们哪，可见你们蒙召的，按着肉体有智慧的

不多，有能力的不多，有尊贵的也不多。神却拣选了世上愚拙的，

叫有智慧的羞愧；拣选了世上软弱的，叫那强壮的羞愧；神也拣选

了世上卑贱的、被人厌恶的，以及那无有的，为要废掉那有的。”

（哥林多前书 1 章 26～28 节）保罗在 29 节告诉我们原因：“使一切

有血气的，在神面前一个也不能自夸。” 

刚才我们读到，以赛亚说：“万军之耶和华的热心必成就这事。”

我们基督徒虽是属灵的战士、在争战的人，但绝不可误以为这场胜利

是出于人的创新、方法、能力或智慧。胜利来自基督的大能与基督的

智慧。 

在基督的国度里，这个将改变世界、永恒不朽的国度，这个就是

基督身体的国度中，居住着的是一群欠债的人。这些欠债的人所欠的

不只是少许，而是极多的债。“免我们的债”这句话在英文中是复数

形式，表示“许多的债”。我们所欠的，是永远偿还不了的巨债。 

几年前有一部名为《使命》的电影，主角是一位虔诚的天主教徒。

他曾作恶，后来决心以苦修赎罪。他折磨自己，终日披戴沉重的盔甲，



肩膀被磨得血肉模糊。有一个镜头拍到他一次次攀登瀑布悬崖，又一

次次坠落，他竭力想以苦行来赎罪、偿还债务。那是何等悲惨的画面！

悲惨之处在于他以为可以靠自己赎罪、还清对神的债。 

然而，神竟使用这样一支由欠债人组成的军队，一群本不配得赏

赐、反倒欠着永远无以偿还之债的人，去完成那“国度充满天下如水

充满海洋”的伟大使命，这真是奇迹！神召集了祂的子民，作为祂国

度的公民。我们每一个人都欠祂无法偿还的巨债。那我们欠的到底是

什么呢？，是罪。罪就是故意、彻底地违背这位君王的律法（约翰一

书 3 章 4 节）。当人以自己的法则和规矩取代神的律法时，他们就是

在篡夺神的位置，就是在拜偶像。 

这里所说的“债”，就是指罪，那是必须偿还的债。然而到了结

账的时候，人的口袋却是空空如也。我们根本付不出所欠的债！《威

敏斯特信仰告白》正确地教导说：“没有一种罪小到不必被定罪、受

永刑。”这就好像你站在悬崖边上，哪怕只是向前跨出极小的一步，

结果仍是坠入深渊。 

但第二句话却带来了极大的好消息：“也没有一种罪大到可以使

真心悔改的人被定罪、受永刑。” 

论到人对基督国度发展的贡献，在我们祷告求神赐给我们胆量与

智慧之前，我们首先应当祷告求神的饶恕与赦免。每个主日早晨，我

们的敬拜聚会都是以祷告、求神赦免我们的罪开始的。 

我们应当永远记住所欠的债。耶稣教导我们祷告说，要求神赦免

我们的债。我们永不可对承认自己是罪人、需要被赦免的祷告感到厌



倦或多余。我记得有人曾问我：“你和神到底是什么样的关系？”意

思是问我如何与神说话，神又如何向我说话。 

我认为，人和他创造主之间的关系，再也没有比“罪犯与受害者”

的比喻更贴切的了。 

我们当然知道，人与神之间有“被造者与创造主”的关系。但除

此之外，我们与神之间关系最恰当的定义就是：我们是罪犯，神是被

侵犯、被得罪的那一位；我们是求饶恕赦免的一方，神是赐饶恕、施

怜悯的一方。 

对我来说，这是我与神关系中最核心的一面之一。我们一直都欠

神的债，而他却永远充满怜悯与恩典。 

这正是神国度真正的好消息。愿我们不要偏离但以理书所宣告的

国度太远。这个国度的真正好消息是这样的宣告：“我们若认自己

的罪，神是信实的，是公义的，必要赦免我们的罪，洗净我们一切

的不义”（约翰一书 1 章 9节）。这就是神国度的信息。 

这国度的君王不是高高在上、被动地坐在那里，他亲自进入黑暗，

进入战斗。 

腓立比书 2 章 7～8 节告诉我们：“他反倒虚己，取了奴仆的形

象，成为人的样式。既有人的样子，就自己卑微，存心顺服，以至

于死，且死在十字架上。” 

这就是我们所事奉的大君王。每一把能够刺透他子民之心的匕首，

都扎进了他自己的胸膛。 



他不仅是赦免债的神，更是亲自偿还债的救主。神并没有睁一只

眼闭一只眼地假装我们没有犯罪，他的公义绝不会容许那样！ 

他对国度子民的爱大到一个地步，竟差遣自己的儿子，为要使一

切信他的人不至灭亡，反得永生。我的朋友们，这正是神国度伟大而

无可替代的信息，愿这信息永远被宣告！ 

朋友们，你是否知道，有人已经承担了那审判的匕首、那惩罚？ 

你是否明白自己无法偿还所欠的巨债？是否清楚自己无法在创造

主面前站立得住？ 

我们是否已经满足于自己的成圣，以致当我们祷告主祷文时，只

是走过场？ 

你是否对自己的义充满自信，以至于每个主日早晨来到教会，只

是向神致敬、打个招呼，而不是在他面前乞求怜悯？ 

若真是这样，那么，现在正是该清醒的时候了！ 

千万不要以为，我们若对自己的义感到满意，神也会因此点头认

同。 

但以理所预言、耶稣亲自教导的国度，是由那些深知自己是欠债

人、永不敢忘自己是欠债人的人组成的。他们进入国度，不是靠自己

的智慧或能力，而是倒空自己、信靠基督，明白这是耶和华的热心所

成就的。这就是国度的信息。 

让我们不要偏离这信息，以自我为中心的努力追求成圣，而是将



一切荣耀归给神。 

最后，耶稣以“如同我们免了人的债”来结束第五条祈求。这实

在是一句话，使我感到恐惧与战兢。你们真的敢这样祷告吗？ 

我们当然不是神赦免的榜样，我们怎敢让神学我们的样子？ 

“主啊，你学我的样子，像我饶恕别人那样饶恕我吧。”，我们

真是这样祈求吗？ 

若真有人这样想，那可真是把圣经倒过来看了。我认为，这句话

应被视作一个假设：假设我们是饶恕别人的人。 

这是什么意思呢？让我来解释。 

你往这国度的营地张望一下，也就是说，你看看教会是什么样的。 

若使徒保罗来到这里视察，看见我们的心态，他也许会这样劝勉

我们：“所以你们既是神的选民，圣洁蒙爱的人，就要存怜悯、恩

慈、谦虚、温柔、忍耐的心；倘若这人与那人有嫌隙，总要彼此包

容，彼此饶恕。”（歌罗西书 3 章 12～13 节） 

这正是我们应当有的生命与样式。我常常思想：耶稣会怎样照着

我饶恕别人的方式来饶恕我呢？ 

很明显，饶恕他人永远是基督国度公民的标志。 

主耶稣在教导完主祷文之后，立刻再次提醒我们饶恕的重要性，

不仅提醒，他还用多个比喻加以强调。他明确地说：“你若不饶恕人

的过犯，你也不能蒙神的饶恕。” 



也许你会问：“等等，我以为我是因恩典得救的呀？” 

是的，但他把这种性格特征放在如此关键的位置，并赋予如此高

的要求，这表明它已与重生的生命密不可分。 

因此，饶恕他人是我们必须会做、也必定会做的事。 

我的朋友们，我们是在一支“蒙了饶恕、也去饶恕”的军队里。

不饶恕他人是一种极其苦毒的性情，而那些真正蒙饶恕的人，饶恕已

融入他们的血液，编织进他们的性格之中。 

若有人蒙了神的饶恕，却仍不肯饶恕他人，那简直是不可想象的！

更重要的是，这是绝不允许的！ 

当我们发现自己不肯饶恕他人时，就该知道，这是一种极其可怕

的性情。我们必须立刻祷告，求神的大能来纠正我们，并立刻悔改！ 

当耶稣说“我的国不属这世界”的时候，我相信他的意思是：这

国不是靠刀剑、飞机、大炮或原子弹建立的，而是藉着饼和杯，主的

圣餐及其所代表的意义，建立的。那是饶恕的信息：信靠耶稣，蒙神

饶恕。 

这是永远坚立的国度。 

愿教会永远成为怜悯与饶恕的避难所。愿这饼和这杯永远把这信

息传递、扎根在人心里。愿我们永远效法救主基督的样式：“他并

没有犯罪，口里也没有诡诈；他被骂不还口，受害不说威吓的话，

只将自己交托那按公义审判人的主。他被挂在木头上，亲身担当了

我们的罪，使我们既然在罪上死，就得以在义上活。因他受的鞭伤，



我们得了医治。你们从前好像迷路的羊，如今却归到你们灵魂的牧

人监督了。”（彼得前书 2章 22～25 节） 

让我们一同祷告： 

父神啊，我们真心盼望这世界被改变。父神啊，我们切切祈求您

的国度得以扩展。我们渴望法律改变、社会改变、文化改变、家庭改

变、人心改变。然而，若我们不把‘在基督里得救、罪得赦免’的信

息放在心中，我们不仅会失去所蒙的赦免，也会失去所盼望看到的文

化与人心的更新。 

父啊，愿我们听从耶稣的教导，先求您的国和您的义，那惟有在

基督十字架赎罪之工中才能找到的义。 

父啊，求您帮助我们饶恕他人，正如我们蒙了您的饶恕一样。 

父啊，愿教会永远成为怜悯与饶恕的避难所。 

我们祷告奉基督的名求，阿们。 


