
healingwings.net 

马太福音系列讲道 33 

主啊，主啊 
马太福音 7 章 21～29 节 

维保罗牧师 2005 年 1 月 23 日 

翻译：王兆丰 

 

今天早上我们要学习登山宝训的最后一段。请听神的话： 

“凡称呼我‘主啊，主啊’的人，不能都进天国；惟独遵行我

天父旨意的人，才能进去。当那日，必有许多人对我说：‘主啊，

主啊，我们不是奉你的名传道，奉你的名赶鬼，奉你的名行许多异

能吗？’我就明明地告诉他们说：‘我从来不认识你们；你们这些

作恶的人，离开我去吧！’所以，凡听见我这话就去行的，好比一

个聪明人，把房子盖在磐石上。雨淋、水冲、风吹，撞着那房子，

房子总不倒塌，因为根基立在磐石上。凡听见我这话不去行的，好

比一个无知的人，把房子盖在沙土上。雨淋、水冲、风吹，撞着那

房子，房子就倒塌了，并且倒塌得很大。耶稣讲完了这些话，众人

都希奇他的教训，因为他教训他们，正像有权柄的人，不像他们的文

士。” 

让我们一起祷告： 

“父神啊，愿您赐给我们能认真聆听耶稣教导的耳朵，使我们有

智慧，把房子建造在磐石上，将我们的生活、世界观和信仰建立在基

督的磐石之上，建立在基督自己和他的教导之上。父啊，求您使我们

正确地理解主耶稣在马太福音中的这段教导，愿您藉着圣灵引导我们

明白真理。我们如此祷告，奉救主基督的名，阿们。” 

https://healingwings.net/


今天早上我们已经读了诗篇第十五篇，让我再读一遍第一至第二

节：“耶和华啊，谁能寄居你的帐篷？谁能住在你的圣山？就是行

为正直、作事公义、心里说实话的人。” 

在今天的主流福音派中，基督徒向别人传福音时常常会问这样一

句话：“假如你今天死了，你知道你会去天堂吗？” 这是个合理的

问题。诗篇第十五篇的作者问的正是这个问题，并且他也给出了答案。

耶稣在登山宝训中不仅以类似的方式回答了这个问题，也列出了哪些

人不能进天国。他说：“凡称呼我‘主啊，主啊’的人，不能都进天

国；惟独遵行我天父旨意的人，才能进去。” 

当他用“不能”这个负面语气时，对我们来说就是一个当头棒喝。

这是一件必须认真面对的极其严肃的事。因为耶稣所针对的对象，不

是外邦人、无神论者或非信徒，而是那些自称有信仰、口里常常呼喊

“主啊，主啊”的人。整个这段信息，与其说是在传福音，不如说是

对自称为基督徒的人发出的严厉警告。 

这是对我们所有人说的，对你们说的，也对我说的，对牧师、长

老、教会会员说的。 

有时我们读经，会想：“这不是对我说的。”但这段话确实是对

你我说的。我们得救的根基是什么？我们应当怎样告诉别人？我该如

何告诉你得救的确据？ 

今天“主啊，主啊”的基督徒可谓层出不穷，似乎到处都是信主

的人。有人会说：“我知道我死后会去天堂，因为我有信心，我信耶

稣。” 这回答听起来不错，但我们还要再问一句：是什么样的信心？

难道那些呼喊“主啊，主啊”的人没有信心吗？ 

耶稣在这里给真正得救的信心下了定义：“惟独遵行我父旨意的

人。”这是无法回避的答案，与诗篇作者的回答完全一致。 



你读诗篇第十五篇时是怎么想的？二十年前我会认为：“凡作过

决志祷告、邀请耶稣进入心里的人就能得救。”但这既不是诗篇作者

的回答，也不是耶稣的答案。我们必须认真地问：“难道我不是因信

心得救的吗？” 是的，但关键在于，你的信心是什么样的信心？这

正是耶稣所教导的内容，而登山宝训三章的核心也在此。 

“遵行我父旨意的人”，什么是天父的旨意？耶稣到底指的是什

么？我认为，如果把这句话从登山宝训的上下文中单独抽出来解释，

是极其不负责任的做法。 

若我们忘了耶稣在讲道前半部分所说的话，让我来提醒大家：耶

稣在论述他的国度时，讲到这国度真正的居民该是什么样的人，他们

是灵里贫穷的、哀恸的、谦卑的、饥渴慕义的、满有怜悯的、清心的、

使人和睦的，为基督名受逼迫的；他们为神的荣耀行善，顺服并遵行

神的律法，爱弟兄，心中无污秽和恶念；他们在婚姻上忠诚、为人诚

实、宽容大度，爱人包括爱仇敌，讨神喜悦而非讨人欢喜；他们以心

灵诚实祷告敬拜，存饶恕之心，忠于神，不论断人，待人态度正确，

并以敬虔的心追求这一切。这就是耶稣所说“遵行我天父旨意的人”。 

既然如此，一个很自然的问题就出现了：这是否意味着，若想得

救，我们必须在这一切义行上达到某种程度？这是否就是耶稣在教导

的？ 

我们多次讨论过耶稣那句著名的话：“你们的义若不胜于文士和

法利赛人的义，断不能进天国。”他绝不是说：“除非你们比他们表

现得更好一点，否则进不了天国。” 

那么，他到底是什么意思？什么才是真正遵行天父的旨意？ 

有人说，世界上没有愚蠢的问题，但若真有的话，那位富有的少

年官所问的问题恐怕就是一个愚蠢的问题。我认为，整本圣经中最愚



蠢的问题，就是这位青年财主在马太福音第十九章中所问的：“我该

做什么善事，才能得永生？” 

彼得在稍稍体会到耶稣的神性时，说：“主啊，离开我，我是个

罪人！”（路加福音 5 章 8节）但这位财主面对公义的主，却问：

“我该做什么善事，才能进天国？” 

因为时间关系，我不详细讲述这个故事的全部内容。最后，站在

一旁的门徒听完对话后，问了这样一个问题：“这样谁能得救呢？”

（马太福音 19 章 25 节）他们的意思是：如果照你的说法，那么谁还

能得救？这个问题本身已经包含了答案，没有人能得救。耶稣确认了

这一点：“在人这是不能的，但在神凡事都能。”（马太福音 19 章

26 节） 

耶稣把人不可能做到的，与神的能力和恩典形成了鲜明对比。 

我的朋友们，若想靠遵行律法的美德与善行来赢得救恩，那就是

与基督信仰背道而驰。但同时，若一个人的信心无视神的律法，这样

的信心也不是得救的信心。耶稣在登山宝训这篇伟大的讲道中，列出

了神国的标准，把横杆升到了一个我们只能抬头仰望的高度。这标准，

这要求，实在太高了！ 

然而，如果有人说：“我根本不把这当作一定要跨越的横杆，我

也不打算花力气去努力，我不需要你这套道德标准”，那么，这就显

明他的信心并非得救的信心。他所拥有的，只是那种“主啊，主啊，

我们难道没有……吗？”的信心。 

不把神的律法放在眼里的人，就没有得救的信心；即使他参加再

多的教会活动也无济于事。 

我不知道你们坐在这里，对自己的信心与得救的把握是怎样想的。



但若你的确曾有过某种宗教经历，却从未结出任何果子，我要郑重地

告诉你，你目前的处境极其危险。我自己也有过类似的经历，有人曾

给过我虚假的、软弱的确据，而我也曾这样误导过别人。最典型的莫

过于如今盛行的“邀请耶稣进入你心里”的决志祷告。只要人一做了

这个祷告，带领者便立刻对他说：“耶稣永远不会丢弃你、撇下你。”

但他们没有提到悔改，也没有告诉那人：必须按着你刚才所承认的决

志去生活。 

看来，人堕落所带来的属灵瞎眼，甚至延伸到了坟墓的那一边。

这些几乎被人看作“圣徒”的人，高声呼喊着：“主啊，主啊，我们

难道没有……吗？” 他们上诉的理由，是自己曾发预言、医病赶鬼、

行各样神迹奇事的大能。他们强调“我们”，“主啊，你看，你通过

我们所行的大事，我们难道不是奉你的名如此行的吗？” 

但神却丝毫不为之所动。正如那位法利赛人，虽然自以为义，仍

不忘感谢神的“功劳”：“神啊，我感谢你，我不像别人勒索、不义、

奸淫，也不像这个税吏。” 

他们似乎在说：“当然啦，主啊，若是你把这义放在我里面，那

么这义必定讨你的喜悦；既然是你赐给我这样的能力，就证明我在你

眼中是蒙福的。” 

不是这样的！我们在神面前的平安，不来自神藉着我们所做的事。

这正是“主啊，主啊，我们难道没有……吗？”这种迷惑的根源。 

若他们当时问的是：“主啊，主啊，你难道没有……吗？主啊，

你难道不是被挂在木头上，亲身担当了我们的罪吗？”（彼得前书 2

章 24 节），“难道你没有在你的爱子里使我们得蒙救赎吗？”（歌

罗西书 1 章 14 节），“难道你没有称我们为义吗？”（罗马书 8 章

33 节），那他们就不会陷入这样的迷惑与失望。 



连孩子都明白这一点，当他们提醒父母兑现应许，而不是拿自己

的表现作理由时，他们的申诉往往是有理的。我的几个孩子就常对我

说：“爸，你不是说过我们可以……吗？这是你自己答应我们的。” 

遇到这种情况，我就会问：“我真的这么说过吗？” 若确实如此，

我就必须兑现诺言。若神赐下应许，并指着自己起誓，那么任何根据

他应许提出的申诉都是合理的。当然，若如此，他们根本不会有失望。 

教会的危机正在于此：当一所教会所关心和注重的是人数的增长；

当我们以出席人数、领袖的能力，甚至以教会成员外在的良好表现来

评估教会时，这样的教会正处在一个危险的处境中，它正在给人制造

虚假的确据。 

当你用这种方式作判断时，就错了！使我们得平安、有确据的，

并非决志祷告，也不是严格遵守宗教程序。 

耶稣对那些呼喊“主啊，主啊”的人回答道：“离开我去吧！” 

这是最可怕的宣告。若听到这样的拒绝，已经足以令人心碎；而这并

非拒绝你加入某个俱乐部或协会，而是意味着，离开基督，就是永远

与真理、生命、平安、爱、怜悯、恩典和天堂隔绝。 

我曾看过一部电视剧，里面有一个犹太人，他不明白为什么基督

徒总想让别人也成为基督徒。他举了一个例子：“比如说我喜欢吃龙

虾，难道我就一定要让每个人都喜欢龙虾吗？” 我真不明白他怎能

把信仰与龙虾相比。他完全不能理解基督徒为什么劝人信主。 

但让我用他的例子回应：如果我发现吃龙虾能治癌症，而我又知

道每个人都得了癌症，那么你就会明白我为什么希望大家都来吃龙虾

了。对吗？ 

因此，这不是让人参加一个宗教，而是为人类所面临的最大问题，

死亡，带来答案。我们每个人的日历最后一页都是死亡，唯一的希望



在于基督。所以，我们必须明白：离开基督，就是离开一切美善，进

入永远的死亡与黑暗。 

在福音书中，我们看到耶稣不断呼召罪人到他那里来，甚至因此

被宗教领袖讥笑。今天，耶稣仍在呼召罪人归向他。然而，到了那日，

他要审判那些一直拒绝他的人。恩典只延伸到坟墓为止；一旦进入坟

墓，迎接的就是审判。这是耶稣的话，不是我说的。正如先知以赛亚

所说：“当趁耶和华可寻找的时候寻找他。”（以赛亚书 55 章 6 节） 

耶稣拒绝这些假圣徒的理由，是他从来不认识他们，因为他们一

直在行不法的事。他说“我从来不认识你们”，而不是“我曾认识你

们，后来你们离开了”。在我们看来，有些人似乎信主、决志，后来

又离开了，我们就以为他们原本得救又失去了。但事实并非如此，虽

然他们看似在信仰里，耶稣从未真正认识他们。 

“你们这些作恶的人，离开我去吧！” 

从某种意义上说，我们都是作恶的。使徒保罗在罗马书中说：

“世人都犯了罪，亏缺了神的荣耀。” 但他接着说：“如今却蒙神

的恩典，因基督耶稣的救赎，就白白地称义。”（罗马书 3 章 23～

24 节） 

我的朋友们，没有被基督耶稣遮盖的作恶之人，在审判的那日将

要面对极其可怕的景况。他们站在神面前，穿戴着自己罪恶的衣裳，

却仍以自己曾做过的大事而自得。 

真正认识耶稣的人，是那穿戴基督的人（启示录 3 章 18 节）。

刚才我们读到：“谁能住在耶和华的圣山？” 若你今天死去，当你

站在永活的神面前时，你将穿什么？耶稣认识你吗？ 

当耶稣说：“你们这些作恶的人，离开我去吧！”的时候，我们



必须知道，他不仅仅是在定那些道德上失败之人的罪。正如我们刚才

所说，这并不取决于我们的行为是否达到某个标准。拒绝制定律法的

耶稣基督，就是最大的违法；拒绝他的律法，就是拒绝他的恩典。 

这两者是如何联系在一起的呢？你是否知道，若你不需要他的律

法，你也就不需要他的恩典？因为圣经说，律法叫人知罪。所以我必

须尊重律法；当我努力遵行律法时，我就会发现自己离完全遵守律法

何等遥远，从而意识到我需要救主。正如使徒保罗所说：“我真是苦

啊，谁能救我脱离这取死的身体呢？”我在努力遵行律法，我知道律

法是圣洁、公义、良善的，但我每天都失败。然而，这正是在尊重神

所要求的律法。 

难道你以为神不知道我们没有遵守律法的能力吗？他知道我们不

过是尘土。可是我们必须明白，若置神的律法于不顾，就是直接反对

神，就是藐视基督的十字架。因为耶稣在十字架上承担了我们所不能

承担的惩罚，而他能这样做，其中一个原因正是因为他完全遵守了律

法。神从未废弃律法，也没有假装律法不存在。他所做的，是为他儿

子预备了身体，使他来到世上，完全遵行律法，为我们而死。 

耶稣满有慈爱地呼召我们：听从他的话并照着去行的人，是有智

慧的。我们首先当做的头等大事，是信耶稣。耶稣在（约翰福音 6 章

40 节）说：“我父的旨意是，叫一切见子而信他的人得永生，并且

在末日我要叫他复活。” 

我们应当相信耶稣，相信他是神的儿子，是完全的义者，是神自

己；相信他上了十字架，在十字架上担当了世人的罪；相信他死了、

复活了、升到父神的右边；相信他掌管万有万事；并且相信他所做的

一切，都是为我们、为我。我们应当相信他所成就的一切，也当照他

的话去行。 



“然而，神坚固的根基立住了，上面有这印记说：‘主认识谁是

他的人。’又说：‘凡称呼主名的人总要离开不义。’”（提摩太后

书 2 章 19 节） 

你知道这是什么意思吗？耶稣基督是我们的救主，也是我们一切

言行的主。使徒保罗在（罗马书 2 章 13 节）所教导的，与雅各所说

的极其相似：“原来在神面前，不是听律法的为义，乃是行律法的称

义。” 

听基督的话却不照着去行，是极其愚昧的行为。风雨来的时候，

我们或许都能在某种程度上承受。最近南加州连日大雨，把我家屋顶

的一些小漏洞暴露出来，我儿子看着屋内的小瀑布，兴奋得不得了。

但你若四处走走，会发现所有的房子，不论盖在什么上，看起来都没

问题，都能承受这点风雨。 

然而，我不认为耶稣在这里所说的风雨仅指生活中的苦难或灾祸，

这些当然包括在内，但不止于此。我认为他所指的风雨，是神最终审

判的风雨。那时，雨从天降，风从四面来，洪水从地涌上来，没有一

条出路。 

今日许多不信之人似乎很能经得起风雨，在婚姻上、事业上、甚

至遵纪守法上都比基督徒更强，但有一场风暴他们无法承受，那就是

神的审判。正如巴比伦王伯沙撒一样，当他看见神的手指写字时，就

“变了脸色，心意惊惶，腰骨好像脱节，双膝彼此相碰”（但以理书

5 章 6 节）。 

让我们不要对耶稣严正的警告视而不见：“倒塌得是何等之大！”

（合和本译作“倒塌得很大”）。 

我曾提到，一位年轻人到我办公室来，说他根本不怕死。很多不

是基督徒的人在面对死亡时或许显得勇敢，这可以理解。但当你面对



神的审判时，是勇敢不起来的。圣经让我们看到，人见到神时的光景

是：“祸哉！我灭亡了！” 

我们曾讲过，彼得在客西马尼园面对世上最强大的罗马兵丁时，

曾是多么勇敢，拔刀决意死战，甚至砍下了一个人的耳朵。耶稣却让

他安静，把那人的耳朵复原。然而后来，当耶稣走向十字架，走向审

判之地时，羊群都逃散了。那个勇敢的彼得在一个小使女面前竟矢口

否认自己认识耶稣，三次不认主。你可曾想过，为何刚才还那样勇敢

的他，会突然变得如此胆怯？当然我只是推测，但我想，因为耶稣是

独自一人走上十字架，没有人有勇气陪他一起走这条路。 

不怕死亡是不智慧的，不怕神的审判更是不智慧的。无论你的心

理多么强大，你最好惧怕死亡；你最好在真信仰中明白何为敬畏。当

你披戴自己的义，站在永活真神面前时，你必定会惧怕。 

人最终去天堂还是地狱，取决于他对耶稣教导的回应。这是耶稣

自己说的。若耶稣不是神，那么他所说的话就骄傲得目中无人，因为

他说，你对我话语的反应，决定了你将在哪里度过永恒；因为在永恒

里，你要面对的就是我。 

在人类历史上，没有任何一位宗教领袖作过这样的教导。所有的

宗教经典都在讲述什么是善、圣洁、公义，人该如何生活……但耶稣

的教导远远超越这一切。他说，你将要面对我。 

登山宝训至此结束。人们听见他的教训都惊讶，因为他教训他们，

正像有权柄的人，不像他们的文士。而所谓“有权柄的教导”，并不

是靠大声吼叫、击掌或夸张的动作，而是神的权柄：“天上地下所有

的权柄都赐给我了。”（马太福音 28 章 18 节） 

当时，文士和法利赛人手中掌握着一切权柄，但在基督的教训面

前，他们都黯然失色。今天的文化却走向相反的方向。人们对神学家



或宗教领袖不是敬重，就是冷嘲热讽。我们所信赖的权威是谁？大学

教授、科学家，他们成了当代的文士，被不信之人奉为权威。 

如今人们常把信心与科学、真理、理性对立起来，好像信神就一

定是反理智的：“我相信神，即便这与理智相反。”他们以为自己不

会崇拜虚假的权威，但事实上，人一直在这样做。 

我的朋友，不要低估别人凭借权威与学识来操纵你的能力。你我

都非常容易被控制。今天的学术界自以为是世界最高的权威，但若你

对他们说：“把我灵魂的永远交给你吧。”他们只会连连摆手说：

“不，不，不。” 

耶稣却说：“你们要信我，信我所教导的话，我要为你灵魂的永

恒负责。”他在（约翰福音 12 章 48 节）说：“弃绝我、不领受我

话的人，有审判他的，就是我所讲的道，在末日要审判他。”耶稣

所讲的话，在末日就足以审判我们！ 

我的朋友，你把你的灵魂托付给谁呢？使徒保罗写道：“这道

离你不远，正在你口里，在你心里，就是我们所传信主的道。你若

口里认耶稣为主，心里信神叫他从死里复活，就必得救。因为人心

里相信，就可以称义；口里承认，就可以得救。经上说：凡信他的

人，必不至于羞愧。”（罗马书 10 章 8～11 节） 


