
healingwings.net 

马太福音系列讲道 34 

耶稣，灵魂的医生 
马太福音 8 章 1～17 节 

维保罗牧师 2005 年 1 月 30 日 

翻译：王兆丰 

 

今天早上我们开始学习马太福音第 8 章。 

请听神的话： 

“父神啊，我们恳切祷告，求您帮助我们理解马太福音中所记

录下我们救主的话。父啊，有时这些真理对我们来说难以领会。求

您帮助我们明白，马太为什么要记下这些特殊的神迹奇事，我们又

该从中学习什么。父啊，也求您使我们能够理解，这里所引用的以

赛亚书 53 章中那句‘他代替我们的软弱，担当我们的疾病’与这些

神迹之间的联系到底意味着什么。求您光照我们，开启我们的心。

我们奉基督的名祷告，阿们。” 

登山宝训之后，我们在马太福音中看到耶稣所行的许多神迹。事

实上，在登山宝训之前，马太已经提到过耶稣行各样神迹的事迹，而

在后面的几章中，我们还会看到更多的神迹。今天早上我们要思考的，

是其中三个被详细描述的神迹，以及一个略提的神迹。这些记载中有

许多属灵的教训值得我们学习。我将简要谈到其中的要点，并在最后

以马太在这十七节经文结尾处所强调的重点作总结。 

https://healingwings.net/


在讨论耶稣所行的神迹之前，我们必须先问一个问题：为什么今

天我们看不到那样的神迹？我认为这是一个合理的问题，世人可以问，

我们也可以问。如今在当代基督教的环境中，凡是与这些神迹类似的

事情，几乎都伴随着电视镜头和宗教表演的成分。为什么会这样？更

不用说那些电视上所谓的神迹本身的真实性常常令人怀疑，我们从未

见过大麻风病人的皮肤立刻变得洁净光滑，也从未见过粉碎性骨折的

人被抬上台，传道人轻轻一点就完全康复。我们看到的多是一些腰痛

或背痛的人，当场似乎得了力量走出会场，但过一阵子又旧病复发，

情况甚至更糟。 

那么，基督徒是否应当像汽车保险杠上贴的口号那样，“期待神

迹”？也就是说，期待像耶稣和他的使徒所行的那些神迹？我毫不怀

疑神依然有行神迹的大能，也确实有时垂听人的祷告（有时甚至不因

人的祷告）而施行神迹。然而，那种认为耶稣和使徒所行的具有权柄

的大神迹，应当在整个教会历史中持续不断出现的想法，是错误的。 

什么是“具有权柄的神迹”？今天早上我们若一起为病人祷告，

神或许医治，也可能不医治，这完全取决于祂的旨意。但当耶稣医病

时，病人一定立刻痊愈；当彼得对美门口那位瘸腿的人说：“金银

我都没有，只把我所有的给你，我奉拿撒勒人耶稣基督的名，叫你

起来行走”（使徒行传 3 章 6 节），那人就立刻站起来行走。彼得

甚至没有先祷告。保罗在特罗亚讲道至深夜，犹推古从三楼窗台跌下

死了，保罗下去抱住他，他就活了过来（使徒行传 20 章 9～10 节）。

他们所行的，是带有权柄的神迹，这与我们祷告求神医治的情况不同。 

要回答前面的问题，我们必须明白神迹的目的，特别是这里所记



载的这些神迹的目的。我再说一次：我们祈求神以超自然方式医治，

与那些具有权柄的神迹是不同的。 

圣经清楚教导我们，神迹奇事有其特定目的，是为要证实施行神

迹者所传讲的信息。这个原则最早可追溯到摩西。在耶稣之前，摩西

是最大的行神迹者。埃及的十灾、云柱、火柱、红海分开等奇事，都

是如此。为什么神赐摩西这样的能力？为什么神要借着摩西行这些神

迹？如果我们回到出埃及记的开头，就会看到摩西起初推辞再三，不

愿执行神呼召他带领以色列人出埃及的任务。神态度坚决，并给予解

释。摩西最后的问题是：“他们怎么会听我呢？”于是神让他把手放

在怀里，再抽出来时手长了大麻风，再放回去又复原；又让他把杖丢

在地上变成蛇，再拾起来又变回杖。神说：“这样他们就必信你是我

所差来的。”（出埃及记 4章 1～5 节） 

弟兄姐妹们，这说明神迹的目的，就是要证实神所差遣的人与他

所传的信息。这一原则贯穿整个圣经。新约中的几乎每一个神迹都体

现了这一点，神迹从不是出于施行者的任意，也不是为了神迹本身而

行。 

还记得那个瘫子被人抬到耶稣面前的故事吗？耶稣对他说的第一

句话是：“你的罪赦了。”听起来似乎并不惊人，对吗？谁都可以说

“你的罪赦了”。于是有几个文士心里议论说：“他说僭妄的话了。”

耶稣知道他们的心意，就说：“你们为什么心里怀着恶念呢？或说

‘你的罪赦了’，或说‘起来行走’，哪一样容易呢？但要叫你们

知道，人子在地上有赦罪的权柄，就对瘫子说：起来，拿你的褥子

回家去吧。”（马太福音 9章 4～6 节） 



耶稣的意思是：“为了让你们知道我刚才所说的是真的，我要行

一个神迹给你们看。” 

希伯来书也清楚说明了这一点：“我们若忽略这么大的救恩，

怎能逃罪呢？这救恩起先是主亲自讲的，后来是听见的人给我们证

实了；神又按自己的旨意，用神迹奇事和百般异能并圣灵的恩赐，

同他们作见证。”（希伯来书 2 章 3～4 节） 

神怎样与他们同作见证？就是按祂的旨意，用神迹奇事、百般异

能和圣灵的恩赐来证实他们的信息。耶稣是这样行的，祂也把这权柄

赐给了祂的使徒。我们在使徒行传中读到：“二人在那里住了多日，

倚靠主放胆讲道，主借他们的手施行神迹奇事，证实祂的恩道。”

（使徒行传 14 章 3 节） 

由此可见，神迹奇事有其特别的目的：是为了证实施行神迹者的

权威，证明他们所传的信息确实是从神而来的。 

我顺便再提一件事：神迹本身并不能救人。你只要回到摩西时代

就明白了，摩西行了各样大神迹，众人都惊叹不已，这些神迹确实证

明了他是神所差遣的。以色列人也因此跟随他出了埃及，对吗？但除

了约书亚和迦勒之外，他们都倒毙在旷野。希伯来书特意警告我们，

不要效法他们不信的恶例。因此，神迹本身并不具有使人悔改、重生

得救的能力。更重要的是，神迹是让忠信的人看见，从而确知那位行

神迹者确实是出于神。 

我们在施洗约翰身上就看到这一点。起初他认出了耶稣，说：

“看哪，神的羔羊，除去世人罪孽的。”可是后来他被囚在狱中，我



不知道他心里在想什么，但他开始怀疑了，说：“那将要来的是你吗？

还是我们等候别人呢？”耶稣是怎样回答的？祂说：“你们去，把

所听见、所看见的事告诉约翰。瞎子看见，瘸子行走，长大麻风的

得洁净，聋子听见，死人复活，穷人有福音传给他们。”（马太福

音 11 章 3～4节） 

你看，约翰得了安慰，是因为他知道耶稣所行的正是神应许弥赛

亚要行的事，这证明耶稣就是那位要来的。 

我之所以花这么多力气来解释这些，有几个原因。 

第一，是出于护教的缘故。基督徒应当能根据圣经的教导回答人

们提出的疑问：为什么今天没有圣经中的那种神迹奇事？我们应当告

诉人，圣经称神迹为“标记”或“记号”，而记号的意义在于指向记

号之外的事，它指向弥赛亚已经来到，也指向那些行神迹之人是传新

约信息的人。当新约圣经成文之后，这些标记就不再具有必要性了。

神迹的作用是为了证实信息，而不是永远持续存在。 

第二，是因为今日许多关于神迹奇事的教义已经被滥用、误用，

以至于面目全非。许多教会和事工建立在“医病”的基础上，却根本

无法兑现他们的承诺。你们都听说过那些所谓“医治的教会”吧？他

们说：“你有病吗？到我们这里来就会得医治！”仿佛神在他们那里

比在别处更肯医治人似的。他们对人许下承诺，说：“我们这里能医

治。”然而前来的人往往被要求“付出”一些东西，无论是金钱，还

是所谓“信心”。但请记得，圣经中有些被医治的人根本没有任何信

心。彼得所医治的瘸子要求的是什么？是金银，不是问“哪里有教会



我可以去？” 

那些迫切想得医治的人去了这些地方，结果没有如愿，就会失望

地以为，是自己缺乏信心、做得不够，或者神没有能力、没有回应。

这对他们来说是极其残忍的。诚然，我并不是说所有做这类事的人都

是故意欺骗，但事实的结果却常常如此。请大家不要忘记，即使在基

督的时代，也不是每一个人都得了医治。连那些具有大信心的人，甚

至使徒们自己，有时也未得医治。 

最后一点，当我们把注意力集中在医治上时，我们就容易忽略、

甚至错过耶稣医病的真正目的。马太在这十七节经文的结尾特别指出：

“这是要应验先知以赛亚的话，说：他代替我们的软弱，担当我们的

疾病。”（马太福音 8 章 17 节） 

倘若你刚才听讲时走了神，我再说一遍，这就是马太记录下这些

神迹的中心目的。 

接下来，让我们从耶稣与大麻风病人、百夫长等人之间的对话中，

来看一些其他的重要教训。 

我们在这段经文中看到，蒙医治的是三类人。首先，我们知道马

太福音主要是写给犹太读者的，因此马太的家谱从亚伯拉罕开始，而

非从亚当。这里的三个神迹分别是：大麻风病人、百夫长、和一个女

人。根据旧约律法，大麻风病人是不洁净的，第一个被医治的是不洁

净的人；接着是百夫长，他是外邦人，在犹太人眼中，外邦人是不信

之人。还记得耶稣在第 6 章说过：“那是外邦人所求的”吗？第三个

是彼得的岳母，虽是犹太人，却是一位妇人。在当时的社会里，妇女



的地位极低，几乎被视为男人的附属。因此，耶稣所医治的，并不是

那些被视为“正统”的犹太人，而是二等公民，甚至被社会认为污秽

的人。 

马太在记载这些神迹时，特意要强调一个惊人的真理，这位弥赛

亚带来了普世性的祝福。对我们今天而言，这或许并不觉得稀奇，但

对当时的犹太人来说，却是震撼的。神的恩典不再局限于以色列人，

而是向全世界敞开。无论是大道上的、偏僻路上的，无论是犹太人还

是希腊人，都被邀请进入这救恩的门，当然，也包括我们在座的每一

个人。 

我们还可以从这三件事中看到三种不同的请求方式。要想找出一

条得神恩典的“公式”并不容易。然而今天一些基督教书籍几乎就像

在教人如何“让神为你工作”。 

就像父母一样，若是发现孩子以为找到了某种方法、知道说什么

话就能让父亲照着他们的心愿行事，那么父亲很可能立刻就会改变方

式，让这“秘诀”失效。神从未告诉我们：“只要你们站在这里、那

样说、那样做，拿出某样东西来，我就必赐你们所求的。” 

这里得医治的三个人，各自从不同的途径蒙受了神的恩典。大麻

风病人是为自己求；百夫长是远远地为别人求；而彼得的岳母是在耶

稣临到她家时被医治的。正如我们刚才所说，神的恩典常常临到那些

看似毫无资格的人，这正显明祂奇妙的怜悯与旨意。 

这也让我想到，我们在座的每一个人，都是因着神的恩典得以遇

见祂。正如罗马书所说：“没有寻找我的，我叫他们遇见；没有访



问我的，我向他们显现。”（罗马书 10 章 20 节） 

这些神迹让我们惊叹地看到，基督奇妙的医治大能临到的是那些

什么都拿不出来的人，完全出于神的恩典与慈爱。然而，这并不意味

着我们可以借此作为不寻求神的借口。我们仍当殷勤寻求祂。这些来

到耶稣面前的人，不论是亲自求医，还是代人求医，都是怀着敬畏之

心的请求，而不是把耶稣当作仆人或私人医生。 

耶稣曾说：“人子来，不是要受人的服事，乃是要服事人。”但

这并不意味着我们可以把祂看作仆人。祂服事人，是出于爱与怜悯；

祂是主，是救主，而非被人驱使的仆役。 

以前我提到过扶养孩子的事。我们喂他们吃、给他们擦，一把屎、

一把尿地服侍、服侍、再服侍他们，这是你应该做的，也是你的荣幸。

但是，一旦我发现我的孩子把我当作他们的仆人，那么我就要换一种

方式侍候他们了。我们绝不能把神当作随我们差遣的仆人，说：“神

啊，你给我做这个；神啊，你现在就派某某到某处去……” 

那天帕金森长老和我分享了他的想法，他说，我们很多人礼拜天

早上到教会来之前会想：“不知道今天唱哪一首诗歌？不知道维牧师

今天讲什么道，会不会很精彩？” 他又举了一个例子：例如你要到

皇宫去觐见一位国王，而这位国王的独生子为你而死，那么你脑子里

最后会想的事情，恐怕就是“今天皇家乐队奏的是什么曲子？” 你

想的一定是：“我是否能恰当地表达我对他为我所做的一片感激之

情？” 当然，我知道我们都在学习的过程中，也都有挣扎。但这必

须是我们该思考的问题、该有的心态。不是今天神会为我做什么，而



是我怎样来敬拜他。 

彼得全家应该都知道基督是谁。除此之外，其他几个求耶稣医治

的人所说的话里，都提到了耶稣的神性与权柄，这是极为惊人的。大

麻风病人提到他的神性，百夫长承认他的权柄。 

大麻风病人拜他，路加福音说他俯伏在地。这很好地证明了耶稣

的神性。有人或许说，那不过是中东地区的习俗。若真是这样，那为

什么使徒行传提到哥尼流拜彼得的时候（使徒行传 10 章 25 节），彼

得却拉他说：“你起来，我也是人”？连天上的天使都不敢受人的敬

拜。假如耶稣只是人，却接受大麻风病人的下拜，那便错了。圣经在

敬拜的事上是明确无误的，只当敬拜神，并且单单敬拜他（出埃及记

20 章）。 

另一件令人惊讶的事是，那位百夫长是监管亡国奴犹太人的罗马

官员，而这些犹太人绝大多数早已离经叛道、悖逆神。然而，神的恩

典竟能通过这悖逆的犹太文化感动一个外邦人。我们马上就会读到，

本国的子民要被赶到外面黑暗里去，许多人却要从东从西进入天国。

即便是那破裂了的摩西体系的外形，也仍然能成为拯救此人的器皿。

我认为，这也是证明教会敬拜程序有其重要性的一个极好例子。 

我们教会按照圣经教导，并参照历史上教会的传统，建立了一个

合宜的敬拜程序。即便我讲道失误或走偏，我们仍然会在聚会之初宣

读圣经，仍然认罪悔改，仍然施行圣礼。即便我的心不在这里，这些

事本身也足以成为神恩典的器皿，用以拯救灵魂。 

因此，神所设立的摩西体系本身仍然充满恩典，且大有能力地改



变了这个外邦百夫长。 

百夫长不敢冒然邀请耶稣到他家中，因为他知道犹太人的规矩，

也认识到耶稣对疾病拥有权柄。他知道，就像他发出命令部下必定遵

行一样，耶稣发出的命令也必然被遵行。基督的权柄是无穷无尽的

（马太福音 28 章 18 节），连疾病、连魔鬼都要听从他。 

前几天我收到一封电子邮件，那一家原来参加我们的教会，如今

搬去了另一州。在当地一个查经班上，有人提到了印尼的海啸与地震

大灾难，结果在场的基督徒一致认为那是魔鬼的作为，与神无关。他

们在信中问我怎么看。这实在令人震惊，每当灾难发生时，总有许多

人迫不及待地要把神从这件事上“护送出去”，这完全不合圣经。答

案其实就在这里，不是吗？海啸是什么？是风和浪。马太福音 8 章

27 节说：“众人希奇地说：这是怎样的人？连风和浪也听从他了。” 

他就是那位掌管风和浪、掌管万有的主。我们却总是急于把属于

耶稣的权柄拱手让给撒旦。耶稣的权柄掌管万事万物，掌管疾病、死

亡、地震与海啸。在这些经文中，我们看到耶稣接受了人们对他是万

军之神的承认。 

然而，基督的威严并没有阻挡人向他祈求。在旧约中，大麻风病

人是不允许接近他人的。但他与那外邦百夫长一样，相信全能的神会

听他们的祷告。从这里我们可以相当确定地说，他们所知道的教义虽

然不多，但他们的信心是大的；而他们所知道的那一点教义，也确实

是正确的。 

他们两人都不是神学家，但他们所知道的，他们信了。 



我早年作青少年团契牧师时，有个女孩刚信主不久。她来问我关

于堕胎的问题，因为她的老师在课堂上说堕胎是一种可以接受的计划

生育方式。我向她解释：事实上，只要你相信圣经，这个问题根本不

需要多辩论，胎儿也是人，也有神所赐的生命。她马上改变了看法，

并不是因为她理解了所有的论点，而是她简单地说：“如果圣经说堕

胎是错的，那它就是错的。” 我并不是说我们不该学习护教学、预

备好回答人的问题，但归根结底，关键在于你的起点是什么，你的标

准是什么。若神的话说这是错的，那就是错的。 

我们还看到耶稣以不同的方式施行医治。耶稣摸了麻风病人，这

对于任何熟悉旧约的犹太人或拉比来说，都是不洁的事，因为祭司若

触摸了污秽之物，自己也要被玷污（利未记 5 章）。但在下面那个神

迹里，耶稣却可以远距离医治人。这里他却伸手摸了麻风病人。不仅

如此，耶稣还摸过死人，这同样是律法所禁止的，是会被玷污的。耶

稣的这些行为实际上在宣告：他对麻风有权柄，对死亡有权柄；这些

污秽不能污染他，因为他已经胜过它们。 

耶稣告诉大麻风病人不要对人讲，只去给祭司看，这是遵行摩西

律法的要求（利未记 14 章）。这很可能是为了进一步让犹太领袖们

知道，耶稣就是那位应许要来的弥赛亚，这是一个见证。那麻风病人

本该遵守耶稣的话，但他仍然忍不住想：“我要告诉每个人，我要去

传福音！” 我不知见过多少次类似的事了，当一个著名运动员或摇

滚歌星信主后，人们立刻派他出去布道、作见证，说：“这人太重要

了，如今基督教在文化中毫无地位，这下好了，有名人作见证，一定

能说服很多人。我们至少要有全美明星级的运动员，世人才会尊敬我



们，我们的传福音才会有效，才能救人。” 

圣经明明给了我们原则：教会里有长老、牧师、传道，而刚信主

的人不能担任这些职位。我想，这一原则同样适用于那些站在万人体

育馆、大众面前宣讲神话语的人。然而，我们往往一下子就把这些名

人推上领导岗位。耶稣并没有让那麻风病人立刻去传福音，做事是有

正确次序的。我们却常常不顾真理，不管真假，只要实用就拿来用。

我们如何判断可行或不可行、实用或不实用？“那么多人上前来决志，

就说明是可行的。你看，教会的人数越来越多了，不是吗？” 

让我们从历史的终点往回看，看看什么才是真正可行、真正有效

的。你知道什么才是真正可行、真正有效的吗？当人们顺服神、遵行

神的话语时，这就是真正可行、真正有效的。你是否知道，耶稣最关

心的并不是有多少人跟随他，而是怎样讨父的喜悦。 

在百夫长的事上，马太记录了耶稣的反应：“我实在告诉你们，

这样大的信心，就是在以色列人中，我也没有遇见过。”我们知道这

百夫长并不是神学家，但他坚定地相信了他所知道的关于耶稣的一切。 

接着，耶稣指出了新约的普世性：“从东从西，将有许多人来，

在天国里与亚伯拉罕、以撒、雅各一同坐席。”我们也包括在这些人

之中。 

底下坐着的小朋友们，现在我要请你们特别注意（注：改革宗教

会一个美好的传统是，全家老小一同参加敬拜、听道，然后再按年龄

上主日学）。耶稣在这里发出了一个极为严肃的警告：“唯有本国的

儿女竟被赶到外边黑暗里去，在那里必要哀哭切齿了。”（注：和合



本将“儿女”译作“子民”）这里的“黑暗”就是地狱。我不是要讲

一些令人害怕的话吓唬你们，但若我不告诉你们地狱的真实与可怕，

那我这个牧师就是失职了。圣经说地狱里“虫是不死的”，那虫子要

永远咬噬人；“火是不灭的”，那火要永远燃烧。耶稣警告说，天国

的儿女要被赶到地狱去。 

有人说得好：“神没有孙儿孙女，祂只有儿女。”若你只是“神

国的儿女”，却不是“神的儿女”，若你自己没有在耶稣里的信心，

那么被包括在圣约子民之内、被包括在教会中，反倒成为控告你的理

由。 

你们这些能听懂我说话的小朋友们，你们必须知道：你自己要信

耶稣，要相信他是你的救主，也是你一生的主。作为牧师，我最喜乐

的事之一，就是看到有家庭因搬家离开这里，但他们十八岁的孩子仍

然留在教会。有一次我问一位这样的年轻人：“你父母走了，你怎么

还在？”他说：“我现在会开车了，我自己来。”孩子们，你们一定

要一生都走在这条路上，一生都信靠主耶稣基督。旧约里有许多人，

他们的后代都不信了。愿神施恩怜悯，不让我们的孩子们成为不信的

人。 

彼得的岳母给了我们极好的榜样：她蒙了耶稣的医治与祝福后，

就立刻“起来服侍耶稣”。 

现在，我要谈这段经文中最重要的要点。 

马太在记述了许多被鬼附的人得耶稣医治之后写道：“这是要应

验先知以赛亚的话，说：他代替我们的软弱，担当我们的疾病。”



（以赛亚书 53 章）这里虽用了“疾病”一词，但若你读整章，就会

明白这“疾病”更是指一切疾病的根源，罪。耶稣来，并非仅仅为了

医治病人。以赛亚书 53 章 12 节说：“他担当多人的罪，又为罪犯代

求。” 

我们千万不可忽略、错过马太记录这一切的焦点，耶稣行这一切

神迹的真正目的。医治是一个记号，一个征兆，指向耶稣是谁：医治

表明他战胜罪与死亡的大能。 

若耶稣能医治，他就能拯救。耶稣胜过疾病所代表的一切，痛苦、

悲伤与死亡。每个人都必定要死。若不是因亚当犯罪堕落，神所创造

的身体原本会永远活着。我们将来要得着的新身体将永远不死。死亡

是因疾病而来，是身体的败坏。但耶稣以医治的能力显明他已战胜这

一切，也战胜导致这一切的根源。 

我们每个主日早晨都一同祷告，求神医治人的疾病；盼望你们平

日也常常如此祷告。但我们更要祈求神医治人的灵魂。神并没有计划

让人逃避通向死亡的疾病。耶稣治好的每一个人都死了，一个也没有

例外。若他们在那医治中没有明白：耶稣不仅是身体的医治者，更是

灵魂的医治者，那么他们就错过了真正的意义。因为他们终究都要面

对圣经所说的第二次的死，那是永远的死亡，是没有救赎的。正如耶

稣在登山宝训中所说：“到那日必有许多人对我说……我就明明地告

诉他们说：我从来不认识你们；你们这些作恶的人，离开我去吧！” 

离开基督、进入第二次死亡的人，是毫无希望的。 

我常常到医院探访病人。每当夜深人静，走过病房走廊，看见许



多濒死的人，他们躺在床上，身上插满了管子，我就想到：很快轮到

我了，也许就在这所医院。到那时，当我咽下最后一口气时，谁能安

慰我？我该如何面对死亡？不仅是身体的死亡，更是灵魂的审判。 

朋友们，让我们不要看错神迹的意义。否则，神迹奇事就会成为

我们的咒诅，使我们惋惜在埃及时作奴隶的日子。那些见过最大神迹

的以色列人，最终都死在旷野。他们看见了十灾，走过了红海，却仍

然错过了神迹真正的要点。神迹的真正意义是：神是拯救的神，是有

权能的神。这些神迹告诉我们，耶稣有胜过疾病与死亡的大能。若我

们过分注重神迹奇事，它们反倒会使我们偏离真正的信息，那信息就

是耶稣基督并他钉十字架。他死了，又复活了，并将他的胜利赐给所

有因恩典、借着信求告他名的人。 

我的朋友们，耶稣的医治证明了他赦罪与拯救的能力，这就是福

音。愿我们的心永远属于那位医治灵魂的救主。 

让我们一起祷告： 

父神啊，我们祷告，愿我们永远注目在我们信心的创始成终者，

耶稣基督身上。父啊，愿我们明白这些神迹的原因，看到耶稣的能力，

看到他赐给使徒们的权柄，在地上医治、赶鬼、叫人复活的能力。但

父啊，求你使我们认识到，这些只是记号，指向那位本体，他拯救了

我们堕落败坏的灵魂，使我们成为圣洁，能在永活神的审判台前站立。

父啊，愿这真理永远抓住我们的心，因为它永不使人羞愧，也永不会

叫我们失望。 

我们奉基督的名祷告，阿们。 


