
healingwings.net 

马太福音系列讲道 46 

比殿更大 
马太福音 12 章 1~8 节 

维保罗牧师 2005 年 11 月 6 日 

翻译：甘晓春 2025 年 3 月 2日 

 

你们今天早上的读经是马太福音 12 章 1 至 8 节。现在请聆听神

的话语： 

“那时，耶稣在安息日，从麦地经过。他的门徒饿了，就掐起

麦穗来吃。法利赛人看见，就对耶稣说，看哪，你的门徒作安息日

不可作的事了。耶稣对他们说，经上记着大卫和跟从他的人饥饿之

时所作的事，你们没有念过吗？他怎么进了神的殿，吃了陈设饼，

这饼不是他和跟从他的人可以吃得，惟独祭司才可以吃。再者，律

法上所记的，当安息日，祭司在殿里犯了安息日，还是没有罪，你

们没有念过吗？但我告诉你们，在这里有一人比殿更大。我喜爱怜

恤，不喜爱祭祀。你们若明白这话的意思，就不将无罪的，当作有

罪的了。因为人子是安息日的主。” 

以上是神的话语，让我们祷告： 

天父，我们的神啊，你用六天创造天地，第七天安息，并吩咐我

们也要如此行，求你让我们明白安息日的真正意义，开启我们的眼睛

和心，让我们能认清虚假的指控。主啊，也求你让我们明白耶稣是安

https://healingwings.net/


息日的主意味着什么，帮助我们理解他比殿更大的意义，使我们被圣

化，更亲近耶稣基督。我们奉他的名祷告，阿们。 

第一至二节：那时，耶稣在安息日，从麦地经过。他的门徒饿了，

就掐起麦穗来吃。法利赛人看见，就对耶稣说，看哪，你的门徒作安

息日不可作的事了。 

我称这一段为不敬虔的宗教审查，或者说是对耶稣及其门徒的一

种严苛、挑剔、苛责。直到今天，耶稣和他的追随者仍常常成为不适

当、过度道德审查的对象。 

当时的宗教领袖已经扭曲了神的律法。涉及某些戒命，比如忠于

夫妻或说实话，他们的宽松程度几乎毫无约束。我们在登山宝训中就

看到过，他们随意用一张纸就与妻子解除婚约，并通过虚假、轻率的

誓言为撒谎辩护。 

然而在第四诫上，他们却比耶稣自己还要自以为义。贯穿马太福

音，你会发现第四诫成为他们不断用来控告耶稣及其门徒不义的工具。

他们制定了许多附属的安息日律条，在圣经中根本找不到。他们从安

息日这条第四诫中提取出必须做的事项，以此来判断安息日是否遵守，

这些在旧约中都不存在。 

朋友们，我们在判断伦理道德时，必须谨慎，避免采取这种方法。

你们明白我说的是什么方法吗？这种方法是：这里有一条戒命，因此

我们制定其他戒命，以确保人们连靠近违背这条戒命的机会都没有。

这正是他们所做的。 

神的话语是纯全的，他是倚靠他之人的盾牌（箴言 30 章 5~6



节）。不要随意增添神的话，否则你会显露为说谎的人。我们没有权

利为保护别人不触犯神的律法而制定新的律法。正如马太·亨利所言：

“那些人为神未禁止之事设定为不可为之者，他们不是基督和门徒的

朋友。” 

我们必须谨慎，在神所设定的界限内行事，而不能自以为聪明地

强加界限给别人。难道你认为神不能制定更多律法吗？事实上，我们

根本不需要更多律法。 

举个例子，我曾选择多年不看电视。我在电视年代长大，电视一

开，就像灵魂被吸走，我无法专注于其他事。但我的妻子却可以在沙

发上做自己的事情，而不被电视影响。有时，情况太过分，我就干脆

扔掉电视。这对我有益，因为我当时有不良习惯。但这是否意味着我

可以为会众颁布命令说：“大家都不得看电视，把电视搬到讲台上。”

显然不行。圣经没有禁止拥有电视的律法，虽然电视上有不良内容，

我们应当有分辨，但不能制定律法全面禁止。我们必须信靠神的律法

足够保护我们。 

耶稣是义的，却被指控纵容门徒的过犯：“你的门徒在安息日犯

律法。”那些原本该因基督的名而羞愧悔改的人，反而发起攻击。他

们指责耶稣与魔鬼勾结。然而，基督徒不应因此气馁。无论你持守道

德立场、政治立场，或是对子女教育有坚持，遭受指控时都不应气馁。

当你持守正义立场时，常会受到忽视甚至攻击，这是败坏之人的本性，

他们颠倒是非，称善为恶，称恶为善。 

那么耶稣如何为门徒辩护？当他和门徒走在田间，他们掐麦穗吃，



这是按旧约律法允许的：可以进入田地，拿起足够手抓的麦穗吃。法

利赛人指责他们犯安息日，这就是耶稣需要回应的情境。 

耶稣说：“经上记着大卫和跟从他的人饥饿之时所作的事，你们

没有念过吗？他怎么进了神的殿，吃了陈设饼，这饼不是他和跟从他

的人可以吃得，惟独祭司才可以吃。再者，律法上所记的，当安息日，

祭司在殿里犯了安息日，还是没有罪，你们没有念过吗？但我告诉你

们，在这里有一人比殿更大。” 

初读时，你可能会疑惑：两错能否成正？耶稣并不是在说错事可

以变成对，而是指出，律法的精神高于形式，神看重的是怜悯而非牺

牲。正如祂所说，如果你明白“我喜爱怜悯，不喜爱祭祀”，你就不

会定无辜人的罪。 

让我们在这里稍作停顿，思考耶稣教导的核心：安息日的律法不

是为了束缚，而是为人服务；祂比殿更大，因为祂本身就是神的儿子，

安息日属于祂。祂提醒我们，真正的正义并非死板遵守律法，而是明

白神的心意，行怜悯、公义和爱心。 

首先，让我指出一件事。 

今天许多人会逃避旧约律法，但耶稣并没有这样做。耶稣并没有

说：“你们不必遵守旧约律法，我们现在在新约里了。”他没有这样

说。相反，耶稣引用并遵循旧约律法。他引用旧约，向人说明自己的

立场。问题不在于旧约律法本身，而在于他们对律法的无知。 

但耶稣的听众，朋友们，你们必须明白，是非常熟悉旧约律法的。

他们很可能已经背诵了律法，至少能够比我们更容易地查阅。他们对



旧约文献非常熟悉。实际上，这也是他们控告耶稣的依据。他们以自

己的方式阅读旧约，指责耶稣和他的门徒违反了他们所理解的安息日

律法。 

耶稣说“经上记着”，暗含的意思是：“你们难道不明白经文

吗？”他对那些以自己熟知圣经为荣的人，不断斥责他们对圣经的无

知。这其中有一种讽刺意味：耶稣是个相对年轻的拉比，却在向博学

的长者们讲道。他在马太福音 22 章 29 节说：“你们错了。因为不明

白圣经，也不晓得神的大能。”他们熟知经文，但耶稣说：“你们不

明白经文。” 

认识经文的字面内容，与真正理解并接受经文的含义，是完全不

同的。背诵经文当然有益，我们也有孩子背诵圣经的课程，这很好。

但仅仅背诵记忆经文是不够的。我们必须理解经文的意义。正如保罗

对提摩太所说，要“作无愧的工人，按着正意分解真理的道”（提

摩太后书 2 章 15 节），我们必须努力理解经文，而不仅仅是记住字

句。 

很多时候，你会听到有人背诵一节经文，然后讲述自己对这节经

文的理解，但实际意思完全不同。我们必须知道经文真正的含义，而

不仅仅是文字表面。在当前的情境下，那些未经分辨神话语却自以为

义教导别人的人，是特别令人惭愧的。雅各在雅各书 3章 1 节说：

“我的弟兄们，不要多人作师傅，因为晓得我们要受更重的判断。”

我们在用神的话纠正别人时，必须谨慎。 

这里可以打一个比方：你会给别人法律建议吗？可能会，少量的；



会给别人医疗建议吗？可能会，少量的。但你不会马上替别人做手术，

也不会代表别人出庭。可我们文化里，却有人随意打开圣经，自认为

有权解释神的心意，而不受训练也不受约束。这比法律或医学更重要，

影响更深远。发言者必须谦卑、知识丰富，并且愿意承认自己的错误。

傲慢与无知的结合，后果极其危险。我们必须谨慎，不要像当年法利

赛人那样，轻率指责耶稣和门徒违反律法，而耶稣转身就说：“经上

记着……”，这些人虽然读过圣经，却不理解其中含义。 

注意，神人耶稣基督，永恒的神之子，向摩西启示律法，仍然引

用圣经来为门徒辩护。耶稣完全可以说：“我有权威，我无需引用任

何律法，我只凭父和自己。”但他没有这么做，他依旧引用圣经为自

己和门徒的行为辩护，我们也应效法他。如果连耶稣都引用圣经作辩

护，我们更应如此。 

他引用大卫的例子（撒母耳记上 21 章 1~6 节），并指出旧约祭

司的行为表明门徒的行为是恰当的。耶稣为门徒辩护，引用经文说明

理据：大卫吃了陈设饼。陈设饼在会幕中摆在陈设饼桌上，共十二块，

分两排放置，象征圣洁，只可由祭司以特定方式食用，普通人不可触

碰。这是极其圣洁的饼。耶稣引用这个例子表明，门徒的行为是正当

的。 

耶稣也引用了祭司在安息日犯律法却无罪的例子（注意这里并非

他们犯圣殿，而是犯安息日）。读起来有趣：大卫所做被称为非法，

祭司的行为也被称为亵渎、违法，但他们却无罪、无可指责。这有点

难理解，但我们必须从伦理学角度去看。 



首先，耶稣指出伦理优先原则：在互斥的伦理困境中，需要优先

选择。举个例子，如果你在事故现场，为了救人必须违反交通法规，

你该如何抉择？遵守法规还是救人？显然，保护生命的优先性高于法

规的形式要求。在神的律法中亦然：保存生命比遵守非关键性的法规

更重要。耶稣通过大卫和祭司的例子，说明门徒在安息日摘麦吃饼的

行为，是伦理上正当的，是无可指责的。 

这教导我们，理解律法的核心精神，比死板遵守条文更重要。伦

理的原则，是以怜悯、公义为先，而非形式主义的严格遵循。 

当时我坐在那里，心里想着，好吧，让我想一想，我迅速作出了

决定，几秒钟后我流下了眼泪。但重点是，你必须优先处理最重要的

事情。想象一下，如果当时决定让人死去，该怎么办？这就是伦理优

先原则：在紧急情况下必须作出判断，优先考虑最重要的。 

近期自然灾害中，抢劫成为问题。空中直升机拍到有人抢劫，但

我们必须区分：是为了剥削他人的不幸而抢劫，还是为了生存而抢劫？

甚至总统也说过，有人只是为了活下去而拿食物和水，这在神的眼中

是可以理解的。箴言 6 章 30 节说：“贼因饥饿偷窃充饥，人不藐视

他。”如果有人在饥饿中不得不偷东西，这在神眼中似乎是可以接受

的。当然，箴言 30 章接下来的经文也强调，偷窃者应当偿还原物。 

旧约中，出埃及记 1 章的希伯来产婆和约书亚记 2 章的喇合，都

因勇敢地欺骗不义者以保护无辜而受神称赞。他们的行为虽然表面上

是说谎，但神因他们保护了无辜而赞美他们。这并不是给人破坏神命

令的借口，也不是说随意践踏律法、实行情境伦理就可以为所欲为，



而是在无可替代的情况下，以优先原则作出正确选择。 

第二个伦理原则是必要性伦理。耶稣教导说，如果驴或牛在安息

日掉进沟里，就必须把它拉出来。平时你不允许在安息日处理牲畜，

但在这种紧急情况下必须处理。消防员、警察以及电力、水利等部门

工作人员在安息日也必须继续工作。医院的生命维持设备必须运作，

这些都是必要性原则的体现。饥饿之人偷食物的行为，也是出于生存

的必要，必须被理解和优先处理。 

第三个原则是怜悯伦理。耶稣在第七节将怜悯与祭祀并列：“我

喜爱怜悯，不喜爱祭祀。”虽然神要求祭祀与怜悯兼顾，但在迫切需

要时，怜悯优先于形式上的献祭。神不会允许孩子饿死，而祭司仍在

献祭；人的生命优先于礼仪，怜悯应超过对仪式的遵守。 

第四个原则是事工伦理。对于牧者而言，安息日往往不是休息的

日子，而是全心事奉的日子。我可以作证，安息日对牧者而言，是一

周中最辛苦的一天。我在安息日的工作甚至比平日更繁重，但这是事

奉的需要。所有这些原则，都是耶稣回应法利赛人控告的背景：大卫

和他的同伴饥饿，需要食物。大卫虽在遵守某些仪式要求，但祭司认

识到紧迫需求，将饼分给大卫和同伴，优先考虑他们的生存。 

祭司的行为同样如此。他们如果不履行祭司职分，安息日也会被

视为亵渎，但他们的事奉是神所要求的，因此无可指责。摩西律法中，

祭司在圣殿的礼仪本身就非常繁重，如在利未记所述，若不履行，他

们在安息日的劳作本可被视为亵渎。但他们是在尽神的事工，因此被

视为公义。 



通过这些伦理原则，我们看到优先原则、必要性原则、怜悯原则

和事工原则，在判断道德行为时必须考虑。即便你未必意识到，每个

人都在不同时刻作出优先判断：如果我孩子受伤流血，我开车加速去

送医，这在法律上可能违规，但每个人都会理解这是出于紧急和必要

的考虑。 

回到文本的核心，第六节耶稣说：“在这里有一位比圣殿更大

的。”进行希腊文研究可能难以确定他指的是自己还是门徒，但基本

意思很清楚：这里发生的事情，比圣殿的仪式更重要。我同意大多数

翻译，他指的是自己。对犹太听众而言，圣殿是宗教的核心，是神与

人相遇的地方。耶稣说，在你们面前，有一位比圣殿更大的，就是我

自己。 

要理解这段话，必须明白，耶稣并不是单纯谈伦理原则，他的听

众很可能已经理解，大卫和祭司的行为是正当的：大卫是神所膏立，

祭司在圣殿中事奉神。因此，耶稣的门徒行为，更加正当，因为他们

事奉的是那位比大卫更伟大、比圣殿更伟大的主。 

耶稣这番话对法利赛人来说无疑是一记重击：在你们的圣殿中，

站着一位比圣殿更伟大的。我门徒的行为正如大卫和祭司的行为一样

正当，因为他们事奉的，正是圣殿所指向的那一位。这句话对任何空

洞的宗教体系都是致命打击，对那些有表面虔诚却否认基督真正能力

的信仰，更是彻底摧毁。耶稣正是羔羊，是弥赛亚，是基督，是圣殿

本身。圣殿中的一切象征，如陈设饼、灯台、至圣所的门，都指向他。 

所有这些象征，无论是施恩座，还是灯台、陈设饼、至圣所的门，



归根结底都是指向耶稣自己。他说：“我是光，我是饼，我是门。”

圣殿的这些器物和礼仪，本质上都是预表基督。那些献祭的动物，那

些流的血，都指向基督的宝血。若忽略了这一点，就等于错过了全部

的意义。坦白说，我无法理解，不只是非基督教的宗教，甚至一些所

谓的基督教教会，每周都去，却从不讲耶稣基督为罪人流血救赎的真

理。若不讲述十字架上的救赎，信仰又谈什么呢？耶稣在这里的意义，

就不仅仅是提出一个道德伦理标准，他宣称自己拥有超越一切的权柄

——“比圣殿更伟大的在这里”。 

让我们永远记住：任何不以宣扬和尊崇耶稣基督为核心目的的宗

教体系、结构或制度，都不能为人带来真正的救赎。耶稣继续在第七

至八节说：“你们若明白‘我喜爱怜悯，不喜爱祭祀’是什么意思，

就不会定无辜人的罪了。因为人子是安息日的主。”他们因硬心而不

明白神的心意。如果他们真正理解神的旨意，就不会用指责的手指去

指控无辜者。耶稣引用弥迦书 6 章 6~8 节，我何必多献燔祭呢？我何

必献牛犊万千？耶和华已指示你何为善。他向你所要的是什么呢？只

要你行公义，好怜悯，存谦卑的心，与你的神同行。 

信息很清楚：神不看重空洞的宗教仪式或形式主义的献祭，而是

看重那种出于对基督信心而产生的怜悯之心。真正的信心，不仅使人

称义于神，也会自然地带来对他人的怜悯。耶稣多次教导，那些不行

怜悯的人，不应期望自己会蒙怜悯。 

有人可能会问：‘我喜爱怜悯，不喜爱祭祀’，这是不是否定了

献祭？并不是。可以用比喻理解：就像配偶说“我不想要室友，我想

要丈夫”，这并不是说不再同住，而是强调优先关系和心意。耶稣说



的“喜爱怜悯不喜爱祭祀”，强调的是怜悯应在献祭之上，是心意优

先，并非完全排斥献祭。 

若一个人与基督交往，却心肠冷漠、毫无怜悯，这表明他与耶稣

的交往并不真实。正如耶稣在马太福音 6章教导我们：“你们不饶

恕人的过犯，你们的天父也必不饶恕你们的过犯。”这里并非说通

过饶恕别人就能赚得救恩，而是显示出我们的心若冷漠，不肯饶恕他

人，说明神还未将我们心中的硬石变为柔软的心。 

最后，耶稣宣告自己是安息日的主：“人子是安息日的主。”新

约称安息日为“主日”，以耶稣为目标。耶稣并没有废除安息日，也

不是说安息日只是死板仪式。他引用安息日的例外情形来为门徒辩护，

这实际上说明安息日的律法仍然有效。 

所以，朋友们，不要误以为耶稣此处放弃了安息日的守行。我们

的行为与思想仍应专注于公共与私人对神的敬拜。耶稣站在圣殿之上，

表明有一位比圣殿更伟大的，基督的卓越与权柄超越旧约所有律例。

因此，安息日守行以基督为目标，比金子更宝贵。 

让我们祷告：天父，帮助我们的心思意念明白，比圣殿更伟大者

已经来到。祂亲自被拆毁的圣殿三日复活，指明祂的身体。愿我们敬

拜复活的救主，承认耶稣基督，神的儿子、人的儿子，公义的主。帮

助我们行公义，存怜悯，持守行为与思想的正直，永不依靠任何没有

羔羊救赎功效的制度或宗教结构。愿神使我们明白何为正义，并以真

诚信心跟随祂。 

我们如此祷告奉耶稣的名，阿们。 


