
healingwings.net 

马太福音系列讲道 51 

致命的自我救赎 
马太福音 12 章 43~45 节 

维保罗牧师 2006 年 1 月 15 日 

翻译：甘晓春 2025 年４月 26 日 

 

今天早上的经文是马太福音 12 章 43~45 节。福音书作者马太写

道： 

“污鬼离了人身，就在无水之地，过来过去，寻求安歇之处，

却寻不着。于是说，我要回到我所出来的屋里去。到了，就看见里

面空闲，打扫干净，修饰好了。便去另带了七个比自己更恶的鬼来，

都进去住在那里。那人末后的景况，比先前更不好了。这邪恶的世

代，也要如此。” 

让我们祷告。 

天父，我们祈求祢使我们能明白并警醒主耶稣在此所发出的警告。

帮助我们认识自己的软弱，也帮助我们认识在基督里所拥有的力量。

求祢赐给我们智慧，使我们明白、相信，并在基督里刚强有信心。奉

主的名祷告，阿们。 

几周前，我在等披萨的时候，偶然遇见了一位老朋友，我高中时

的同学。我们当年是好友，也是队友。我们多年未见，他早已搬到外

https://healingwings.net/


州去，恐怕已有二十年甚至更久。我们寒暄之后，他向我诉说近况。

他是个不错的人，也曾是位优秀的运动员，但高中毕业后陷入了一些

麻烦，染上瘾癖，人生一度跌入谷底。 

他很想让我知道一件事，如今他“已经很好了”。他告诉我，他

克服了过去那些“魔鬼”，现在在联邦政府工作，有一份稳定的职业，

并希望我能转告认识他的人：他现在“过得很好”。听到这些我也替

他高兴，为他脱离那段黑暗时光而感恩。确实，不再被成瘾压制是好

事。 

然而，与此同时，自我改善有时也潜藏致命的危险。一个人最容

易自以为不需要救赎者的时刻，往往正是他“心中的魔鬼暂时沉睡”

的时候。 

二十一世纪的金牛犊们，现代的偶像与虚假之神，当听闻他们的

信徒获得新的自信时，似乎也会欢聚庆贺。他们彼此欢然：那个曾经

容易跌倒的人，如今自信满满；他们知道，他正是最容易再次陷落的

猎物。那场属灵的“盛会”正暗自酝酿，而那些邪灵却依旧不安分，

就像被投石器旋转着的石头，随时准备击中目标。 

这种自信，这种我称之为“致命的自我救赎”，确实可以致命。 

我在神学院的一位教授常说：“现代人，不过是穿着太空服的古

老罪人。” 

我们或许都能理解主耶稣在这段话中所讲的意思：一个人被污鬼

附着，后来鬼离开他，又带着报复回来，使那人比先前更糟。但请注

意，耶稣最后加上的一句话，“这邪恶的世代也要如此。”这句话的



历史背景极为重要。 

圣经中几乎所有的道德信息，无论在哪个时代、哪个地点，都可

以以某种方式应用在任何一代人身上。或许具体形式不同，但原则是

永恒的。 

在马太福音中，耶稣多次提到“这一代”已经成熟到该受审判的

地步。他说，这个世代的邪恶已经达到了极点。 

如果我们当时行走在加利利的街头，可能不会看到如所多玛那样

公开放荡的淫乱场面。从外表看来，那地方也许相当虔诚。但耶稣却

宣告：审判的日子里，这一代所受的刑罚，比所多玛还要严重。这就

引出一个问题：这世代究竟有何恶，使他们比所多玛更该受审？ 

我们不妨花些时间看看耶稣对这一代人所发出的指控。 

在人类一切冒犯神的事中，恐怕没有什么比“假冒的敬虔”更令

神厌恶，那种外表的宗教虔诚，却缺乏真实的信心与顺服。耶稣责备

的那一代人正是如此，他们极其虔敬、谨守律法，却只在表面。 

在马太福音 23 章 23 节中，耶稣说：“你们这假冒为善的文士

和法利赛人有祸了。因为你们将薄荷，茴香，芹菜，献上十分之一。

那律法上更重的事，就是公义，怜悯，信实，反倒不行了。这更重

的是你们当行的；那也是不可不行的。” 

想象一下，他们在家里认真地数香料，精确到一粒一粒，把十分

之一分出来献上。这是何等细致的“敬虔”！然而，他们却忽略了公

义、怜悯与信实这些更重要的事。小事上他们一丝不苟，大事上却盲



目失衡。 

耶稣继续在马太福音 23 章 27~28 节中说得更严厉：“你们这假

冒为善的文士和法利赛人有祸了。因为你们好像粉饰的坟墓，外面

好看，里面却装满了死人的骨头，和一切的污秽。你们也是如此，

在人前，外面显出公义来，里面却装满了假善和不法的事。” 

他们甚至为先知修建坟墓，装饰义人的纪念碑，说：“如果我们

活在我们祖宗的时候，必不和他们同流合污，流先知的血。”但耶稣

指出，他们正是那些杀害先知之人的子孙。 

他们外表干净，内里却死气沉沉；杯的外面洗净，里面却满是污

秽。耶稣说：“这百姓用嘴唇尊敬我，心却远离我。”假冒的宗教追

求，在神面前是一种恶臭。 

讽刺的是，那一代人即便如此外在虚伪，仍然对自己的义充满信

心。正是在他们极其不敬虔的时候，他们却最确信自己是义人。 

记得路加福音 18 章 9 节提到耶稣讲述法利赛人与税吏祷告的比

喻：“耶稣向那些仗着自己是义人，藐视别人的，设一个比喻。” 

这是当时人们的光景，自以为义、藐视他人。税吏捶胸祷告说：

“神啊，开恩可怜我这个罪人！”而法利赛人却自夸自己禁食、奉献、

守律法。 

这种自义的态度在福音书中屡屡出现：路加福音 15 章 29 节浪子

回头的比喻中，大儿子对父亲说：“我服事你这多年，从来没有违背

过你的命。”；又如（路加福音 16 章 15 节）耶稣说：“你们是在人



面前自称为义的。你们的心，神却知道。” 

他们关注的只是外表的义，追求的是别人眼中的虔诚形象。这样

的虚伪外貌，反而滋生了致命的自信与自义。 

当人自以为义，耶稣对他们而言就变得可有可无。他们称祂为

“拉比”，而非“救主”；他们愿意承认祂是教师，却拒绝祂为先知、

祭司、君王、基督、神的儿子。 

这种拒绝在耶稣受审时达到高潮。马太福音 26 章 62~66 节记载，

大祭司对耶稣说：“我指着永生神，叫你起誓告诉我们，你是神的儿

子基督不是？”耶稣回答说：“你说的是。然而我告诉你们，后来你

们要看见人子，坐在那权能者的右边，驾着天上的云降临。” 

那一刻，这一代人的真面目彻底显露，他们宁可自义，也不肯承

认救主；宁可干净外表，也不肯悔改内心。正如主所说，“这邪恶的

世代也要如此。”于是，大祭司撕裂衣服，说：“他说了僭妄的话，

我们何必再用见证人呢？这僭妄的话，现在你们都听见了？”他们回

答说：“他是该死的！”（马太福音 26 章 65~66 节） 

他们称他为“拉比”、“夫子”，却不肯承认他是基督、是神的

儿子。于是他们称他为“说僭妄话的”，并定他当死。 

这一代人是怎样的一代呢？是宗教的、虔诚的、自信的，他们愿

意接受耶稣作为教师，却拒绝他为救主。正是这些人，听到了耶稣所

发出的警告。这就是那个世代的本质。 

我们今天的文化，难道不像吗？人们乐意承认耶稣是一位伟大的



教师，他们愿意称他为“道德导师”，却不愿称他为“主与救主”。

在我们这充满自信的时代，许多人安于自义，因而不再看见自己对救

主的需要。 

那一代人的历史处境正是如此：他们外表有义的光彩，心中却抗

拒基督。当他们面对主的作为与身份时，他们的最终判断竟是：“他

该死。” 

将军们会利用卫星图像来了解敌情，从而决定如何作战；职业教

练会仔细研究对手的比赛录像，以分析对方的弱点与倾向，从而拟定

策略。 

我曾有一位在我手下工作的教练，如今已成为一位比我更出色的

主教练。他在带队参加地区半决赛时，反复研究对手的比赛录像。他

发现，对方在某个轮转中，三名主攻手里有两人几乎从不出手，只有

一人负责进攻。于是他调整战术，不再防守那两人，而是在发球后立

刻派三名队员专防那一位主攻手。结果，他的判断完全正确。 

主耶稣在这里，也是在揭示我们的敌人，祂让我们明白那恶者的

本性。 

祂说：“污鬼离了人身，就在无水之地，过来过去，寻求安歇之

处，却寻不着。于是说，我要回到我所出来的屋里去。” 

我们要清楚明白，主在这里告诉我们：被赶逐的邪恶并不会就此

安息。 

耶稣在加利利各地赶鬼，这在当时众人皆知。马太福音 4 章 25



节记载祂从加利利、低加波利、耶路撒冷直到约旦河外，都医治病人、

赶出污鬼。祂似乎在暗示：若这些被赶出污鬼的人，仅仅停留在那种

“被洁净”的状态，而没有被圣灵充满、没有得救赎，他们的结局将

比以前更糟。 

从表面看，那似乎是一次胜利，鬼被赶出，人得释放。但耶稣提

醒我们：那鬼虽然离开，却并未安息，它计划要回来。这就是警告的

重点，邪恶若不作恶，就不得安息。 

这是耶稣在揭示邪恶的本性。我们可以将这原则应用在魔鬼、污

灵，乃至我们堕落的人性上。 

箴言 4 章 14~16 节说：“不可行恶人的路。不要走坏人的道。

要躲避，不可经过。要转身而去。这等人若不行恶，不得睡觉。不

使人跌倒，睡卧不安。” 

主在提醒我们：那仇敌即使暂时被赶逐，也在暗中说，“我要回

来。”  

亲爱的弟兄姐妹，不要以为自己经历了一些道德的胜利或属灵的

突破，就能说魔鬼已被完全击败。我们在今生若凭此自安，是极其危

险的。 

有时我在写讲章到星期四上午时，会带着电脑去咖啡馆换个环境。

偶尔遇见熟人，其中一些人是教会成员。我常听他们说：“我最近挺

好，神让我胜过了很多事。”听到他们得释放，我当然为他们感恩。

但若一个人总是以“我做得如何”来定义自己的信仰，就让我心中隐

隐不安。 



若我们的信仰之歌全是“我得胜了，我改变了”，而不是“基督

为我成就了何等救恩”，那么我们的信仰就危险了。不要误会，我并

非反对追求圣洁、努力对抗罪恶，但当我们的信仰中心从“基督的工

作”转向“我的表现”，那便是危险的信号。 

为什么？因为我知道这段经文。那被赶出的“鬼”，并未永远离

去。它还在等待时机。若我们的信心建基在自我胜利上，而非基督的

救赎上，我们就成了未来灾难的猎物。 

圣经说（以弗所书 2 章 1~3 节）：“你们死在过犯罪恶之中，

他叫你们活过来，那时你们在其中行事为人随从今世的风俗，顺服

空中掌权者的首领，就是现今在悖逆之子心中运行的邪灵。我们从

前也都在他们中间，放纵肉体的私欲，随着肉体和心中所喜好的去

行，本为可怒之子，和别人一样。” 

换言之，我们从前都属于那恶者，他对我们再熟悉不过。他觉得

自己仍有权利回来，就像一个曾经的房主，看见自己旧屋，仍以为那

是自己的。昨天我还带女儿路过我童年时住过的房子，心想：“那是

我长大的地方。”魔鬼也是如此，他仍认为我们属于他，只不过被

“夺走”了。他心怀怨恨，藏在阴影中伺机而动。 

神在创世记 4 章 7 节警告该隐说：“你若行得好，岂不蒙悦纳，

你若行得不好，罪就伏在门前。它必恋慕你，你却要制伏它。”罪

就像伏在暗处的狮子，随时准备扑上。 

我们若不承认仇敌的存在，就是极大的愚昧。一个指挥官若否认

敌军存在，怎能赢得战争？一位船长若轻忽暗礁的威胁，终将像“埃



克森瓦尔迪兹号”一样触礁沉没，污油流入大海。 

使徒彼得在彼得前书 5 章 8~9 节警告信徒说：“务要谨守，儆

醒。因为你们的仇敌魔鬼，如同吼叫的狮子，遍地游行，寻找可吞

吃的人。你们要用坚固的信心抵挡他，因为知道你们在世上的众弟

兄，也是经历这样的苦难。” 

耶稣在这里提醒我们：敌人的凶猛，会在某些条件下倍增。我们

人类都有一个共同的敌人，魔鬼。而耶稣指出：在某种情况下，这敌

人的力量会加剧。就像“浩克”越愤怒越强壮，仇敌也会在特定的情

境下变得更为狂暴。 

那些曾经经历过基督释放之恩的人，反倒成了魔鬼重点攻击的对

象。稍后在马太福音 13 章“撒种的比喻”中，耶稣将再次提到这一

点，有些人听了道，欢喜领受，却因没有根而很快跌倒。 

使徒保罗也警戒信徒说（以弗所书 4 章 26~27 节）：“生气却

不要犯罪，不可含怒到日落，也不可给魔鬼留地步。”，不要给魔

鬼留任何立足之地。 

魔鬼的策略就是寻找那“地步”，哪怕是最细微的破口，便能从

中潜入。若我们稍有松懈，它就悄然回到“那屋里”，使人末后的光

景，比先前更坏。你知道，我们给魔鬼留地步的方式，往往就是通过

某些罪，在这里特别指愤怒。但要明白这一点，保罗在警告我们：有

一个敌人正在伺机进入，寻找机会。 

而且，攻击的加剧往往与受害者的脆弱程度成正比。我在这里要

指出的重点是，不仅魔鬼、污鬼、邪灵或恶者的力量变得更强，正如



耶稣在警告中所揭示的，我们自身的防御却变得更弱。这是“双重打

击”：敌人更强，而我们更脆弱。 

耶稣谈到当污鬼回来时，它所喜爱看到的是什么。那污鬼回来时，

看见那人，或者说那“房屋”，的情形如何？耶稣用“房屋”的比喻，

不仅指一个世代，也指每一个人。 

“于是说，我要回到我所出来的屋里去。到了，就看见里面空闲，

打扫干净，修饰好了。便去另带了七个比自己更恶的鬼来，都进去住

在那里。那人末后的景况，比先前更不好了。这邪恶的世代，也要如

此。” 

那空着、打扫干净、修饰整齐的房子，对污鬼来说，就像一颗又

肥又大的低垂桃子。 

你有没有见过这样的果子？我邻居家有一棵杏树，枝条伸进我家

的院子。孩子们很喜欢摘那些果子吃，虽然他们常常想摘还没熟的。

可偶尔，有那么一个果子，挂得低低的，颜色完美，一摸就知道汁水

饱满、甜美可口。耶稣说，这样的人对魔鬼来说，就像那样一个诱人

的果实。 

那么，这个“房子空闲、打扫干净、修饰好了”是什么意思？

“打扫干净”当然就是清理过，“空闲”这个词原意是“闲着的”

“无所事事的”“未被占据的”。也就是说，这个心灵虽然摆脱了污

秽，却没有被充满。他满足于“鬼出去了”，却不关心用什么去填补

那空虚。只知道自己“战胜”了某些问题，却没有让基督来居住其中。 

使徒保罗为此祷告，“并知道这爱是过于人所能测度的，便叫



神一切所充满的，充满了你们。”（以弗所书 3 章 19 节） 

他又对腓立比教会说：“并靠着耶稣基督结满了仁义的果子，

叫荣耀称赞归与神。”（腓立比书 1 章 11 节） 

基督徒不应只是暂时摆脱某种坏习惯或邪灵的干扰，而应被基督

的灵充满（罗马书 8 章 9 节）。 

神不是一位“宇宙心理医生”，只给我们 55 分钟的疗程，然后

说“下次见”。祂的灵要充满我们，使我们知道祂是我们的父。祂的

灵充满我们，使我们得以经历祂荣耀的父爱，“你们既为儿子，神

就差他儿子的灵，进入你们（原文作我们）的心，呼叫阿爸，父。

可见，从此以后，你不是奴仆，乃是儿子了。既是儿子，就靠着神

为后嗣。”（加拉太书 4 章 6~7 节） 

那被恶者喜爱的房子，就是那空着、打扫干净、装饰漂亮的房子。

“修饰好了”的意思是“装扮”“美化”“点缀”。化妆可以让人更

整洁，但也可能带来虚假的安全感。 

假如我超重，我可以去剪个头发、做个泥浴、买几件新衣服，外

表看起来焕然一新，心情也好了一点。可实际上，我的体重、饮食和

健康状况并没有改变。化妆带来的是表面的改变，却可能让我们误以

为自己真的好了。我们都有这种感觉：车子洗干净后，好像开起来更

顺；房间整理过，好像空气都变好了。外在的整洁给人一种“我很好”

的错觉。耶稣正是说，这样“修饰整齐”的房子，对魔鬼而言，就像

门上挂着“欢迎光临”的招牌。 

这种“表面义”的危险，耶稣在马太福音 23 章 5 节中也斥责过：



“他们一切所作的事，都是要叫人看见。所以将佩戴的经文做宽了，

衣裳的穗子做长了。”这些人看起来敬虔，却只是外表的粉饰。 

一个人若只是克服了某种罪或软弱，却没有真正投靠大医生基督，

就等于只是“离开罪”，却没有“归向主”。这正是耶稣在这里所说

的：离弃罪却不归向基督。这就像只翻了半个空翻，落地时会怎样？ 

我上过一次体操课，踩着小弹床打算做个后空翻，结果只翻了一

半，整个人头朝下摔地，晕了过去。那一刻我明白，做到一半比没做

还糟。耶稣说：“那人末后的景况比先前更不好。” 

想想犹大和以扫吧，他们都为自己的罪感到难过。以扫哭了（希

伯来书 12 章 17 节），犹大退还了钱（马太福音 27 章 3 节）。他们

都“有点”悔改，但没有真正转向神。保罗在哥林多后书 7 章 10 节

中说：“因为依着神的意思忧愁，就生出没有后悔的懊悔来，以致

得救。但世俗的忧愁，是叫人死。”光是懊悔还不够，光是摆脱罪

还不够，光是改掉坏习惯还不够。若只是走到一半，就比没开始还危

险。 

我那位朋友，当他说“我最近属灵状况很好，胜过了许多试探”

时，我其实是替他担心的。我担心他开始把信心建立在自己的胜利上，

而不是基督的救赎上。他以为自己安全了，却可能正好成为魔鬼拉弓

瞄准的目标。也许魔鬼只是在等候，等他放松、停留在自满之中。 

这正是耶稣的警告：若一个人的心被打扫干净，却没有被圣灵充

满，那就是危险的。 

所以，这段话的应用是什么？我们该怎样回应？ 



结论是：这是对我们每一个人的警告，不要因自己似乎达到了某

种“义”的程度，就满足于现状。不要以为来到教会、摆脱了某些坏

习惯，就足够了。那种“我现在够好了”的心态，正是危险的起点。 

我们必须谨慎，不要离弃起初的爱心（启示录 2 章 4 节），反要

如保罗所劝的那样，“你们既然受了我们的教训，知道该怎样行，

可以讨神的喜悦，就要照你们现在所行的，更加勉励。”（帖撒罗

尼迦前书 4 章 1 节） 

教会也该警醒，教会若变成只是“心理治疗中心”，只帮助人

“感觉好一点”，却不把人引向基督，那样的教会，只会让人“好一

半”，最终比原来更糟。 

我今天在来教会的路上听了一篇讲道，内容全是关于如何养育孩

子，讲得很实用。我知道很多人会喜欢听，也确实能帮助不少家庭。

但若讲道只停留在“教你过得更好”，而没有指向基督，那就失去了

福音的核心。 

然而，在我听的那段时间里，或许他后来会讲到，但我听了一会

儿，他始终没有讲到基督的位格与工作。那么我们该怎么办呢？去建

立健康的家庭吗？我反对健康的家庭吗？当然不反对。但我想耶稣在

这里要教导我们的，是：如果教会的核心只是“建立健康的家庭”，

那你所做的，其实只是让教会里的弟兄姊妹更容易遭受更猛烈的仇敌

攻击。 

你帮助他们赶出了一个“坏的鬼”，那是坏的教养方式；你帮助

他们学会不再自私地为人父母，这些确实都是好事。但问题就在这里，



正因为它是“好”的，所以极其危险。有一句老话说：“最好的敌人

往往是好的。”“好”是“最好”的最大敌人。 

魔鬼常常装作光明的天使，对教会说：“别总谈耶稣了，别总讲

赎罪的工作，别再说那些宗教性的东西，给他们一些实际、能带回家

立刻使用的内容吧。” 

但耶稣在说：当你的鬼被赶出去之后，那鬼会怀着报复的心回头

来看你，它会带来七个、甚至八个更恶的鬼，你知道，圣经里“七”

这个数字象征无数。那时，你将被淹没，你末后的景况要比先前更坏。 

基督呼召我们不断地以祂为粮，如同保罗在哥林多前书 11 章

23~26 节所教导的：当污鬼再来时，它会再次遇见那位“壮士”，就

是公义的耶稣基督。 

那恶者会被提醒他曾经的捆绑。当邪恶带着复仇的獠牙临到时，

愿它发现我们正如信条与圣经多处所教导的那样， 

无论在何处都敬拜神“用心灵和诚实敬拜祂。在家庭中每日私下

地敬拜，在个人独处时祷告；并在公共的聚会中更庄严地敬拜，这些

聚会绝不可因疏忽或故意而被忽视或弃绝，因为当神借着祂的话语或

护理呼召我们时，我们就当顺服祂的呼召。 

弟兄姊妹们，让我们不要唱自己成就的赞歌，即便那些成就是借

着神的能力完成的。那正是当年法利赛人的见证，他与税吏一同上殿

祷告时说：“主啊，我感谢你，我不像那个人。”愿那不要成为我们

的“赞美诗”。让我们不要单单赞美神在我们里面所成就的，而是赞

美祂在我们“为我们”所成就的。 



我要澄清我的意思，我并不是说神不应当拯救我们脱离各样的捆

绑，我不是反对神把我们的鬼赶出去。我的意思是：我们信仰的核心，

必须始终是耶稣在十字架上为我们所成就的工作。 

让我们夸耀救赎主所完成的事工，让我们的家充满信心，因为这

是我们抵挡邪灵的唯一盼望。请确信，弟兄姊妹们，一个有基督居住

的家，永不会发现耶稣与魔鬼同住一室。 

这正呼应了耶稣所说的“壮士掳掠房屋”的比喻：若耶稣如今在

屋内，那屋就属于祂；但若房子空着，魔鬼回来，就大肆作乱。若魔

鬼回来，却发现屋中已有耶稣作主、住在我们心里，那他就会再次认

出，自己面对的是那位无法抵挡的基督。然而，这里也有一个警告：

属灵的懈怠与麻木，是我们不可忽视的危险。 

我想引用加尔文的一段话，他把这些真理紧密地联系在一起。我

们并不是在讨论“失去救恩”的问题，而是在理解圣经警告的意义。

那些关于魔鬼的警戒，是写给教会的，所以我们必须认真听从。 

加尔文写道：“因此，我们必须竭力使基督在我们里面掌权，以

封闭仇敌一切可能进入的通道。无论撒但的攻击多么猛烈与暴力，都

不该使神的儿女畏惧，因为圣灵那无敌的能力必保守他们得安稳。我

们知道，这里所提到的惩罚，只针对那些轻视神恩典的人，他们熄灭

了信心的光，赶逐了敬虔的渴慕，从而成为亵渎神的人。” 

愿神拯救我们脱离那样的心态。让我们祷告。 

天父神，我们祈求，不要让我们因自己的胜利而自夸，而要让我

们单单因基督的得胜而夸口。我们祈求，不要让我们满足于自己所谓



的义，或安于你在我们行为中所成就的善，而要使我们常常记得，我

们的心、意念、思想与灵魂，都当被基督的丰满所充满。让我们永远

铭记祂在十字架上所成就的，祂战胜了我们最大的仇敌。 

天父，当我们夜里躺下、早晨醒来，愿我们因那不属己的义而得

安慰，那是基督的义。愿我们常常赞美你的圣名。愿我们作为基督徒、

作为基督身体的肢体，不断宣扬并高举基督的十字架。 

求你帮助我们不断悔改，不让任何事物，哪怕它们看似再好，取

代耶稣在我们信仰中的中心地位。因为在耶稣的时代，也有许多人外

表遵守律法，却心里轻视那位永活的基督。愿我们一生的追求，都在

祂的名里。阿们。 


