
healingwings.net 

马太福音系列讲道 55 

撒种的比喻 
马太福音 13 章 18~23 节 

维保罗牧师 2006 年 2 月 19 日 

翻译：甘晓春 2025 年 5 月 22 日 

 

我们今天早上的讲道经文是马太福音 13 章 18~23 节。现在请听

神的话语： 

“所以你们当听这撒种的比喻。凡听见天国道理不明白的，那

恶者就来，把所撒在他心里的夺了去。这就是撒在路旁的了。撒在

石头地上的，就是人听了道，当下欢喜领受。只因心里没有根，不

过是暂时的。及至为道遭了患难，或是受了逼迫，立刻就跌倒了。

撒在荆棘里的，就是人听了道，后来有世上的思虑，钱财的迷惑，

把道挤住了，不能结实。撒在好地上的，就是人听道明白了，后来

结实，有一百倍的，有六十倍的，有三十倍的。” 

神的话语读到这里，让我们祷告。 

父神，我们求你使我们专心领受耶稣在这里的教训，使我们真正

明白这比喻。求你赐给我们智慧，不只是让我们在知识层面理解，更

是让你的道住在我们心里，影响我们生命的每一个层面。求你帮助我

们成为永生神的好学生，在耶稣的教导下增长智慧与悟性。求你也帮

助我，作为牧者，能正当地分解你的道，忠实地讲解你要我们明白并

https://healingwings.net/


且拥抱的信息。奉耶稣的名祷告，阿们。 

许多人跟随耶稣，又停止跟随耶稣。这在圣经里清楚地出现过，

发生在耶稣地上的事工期间。有时候耶稣面前聚集了一大群人，他们

都跟着祂，但祂一讲完一篇道，或一件事发生，他们就都走了。 

不仅如此，在耶稣升天以后、使徒的时代，我们也同样看到这样

的情形。约翰一书告诉我们，有一些人曾与他们同在，但后来不再与

他们同行。 

坦白说，整个教会历史中我们都能看到这种事。如果你在教会里

待过一段时间，你大概亲眼见过：有人信耶稣，公开宣告信仰，然而

忽然某一天他们却消失无踪。可能你在某个地方遇见他们，比如在超

市遇见，问起近况，他们却避而不谈。 

而我在同一个地方牧会这么多年，恐怕看见离开的比留下的更多。

也许我见过更多人做出信仰告白却又离开信仰，而留下来持守到底的

人反而更少，事实上，这正与这比喻所显明的情形相符合。在这比喻

里，我们看到一种“四分之一”的情况。 

这就是撒种的比喻。耶稣先前已讲过这个比喻，现在祂开始解释。

撒种的人就是到处撒下种子。种子被撒在人的心里，而这种子就是天

国之道。几周前我们谈过整个福音都是关于神的国，因此天国之道的

内容是非常丰富的。但此处我们只需指出核心：天国信息的中心，就

是耶稣，这国度的君王，来要救赎罪人，使他们脱离因自己的思想和

行为所当得的后果。耶稣承担了我们应得的死亡、愤怒和定罪，并将

祂得胜的全部、祂完全的义和祂丰盛的生命赐给那些凭着恩典呼求祂



名的人。 

如果你要寻找天国信息的核心，就是这点：耶稣来，为要使罪人

从罪的当得之罚中得释放。 

你若开车经过各种教堂，看见十字架立在屋顶上；若那间教会的

信息不是这个，那么我不知道他们在讲什么。如果我所讲的不是这个，

我也不知道自己在做什么。这就是信息的中心。 

当施洗约翰第一次看见耶稣时，他没有说：“看哪，使家庭更美

满的人。”也没有说：“看哪，使你成为更好丈夫、更好公民的人。”

而是说：“看哪，神的羔羊，除去世人罪孽的。” 

这就是天国信息的中心。 

当然，这比喻里还有应用。我们需要看到，这比喻里并不是提到

所有可能的情况。耶稣讲了四种人，但还有许多不是这四类的。例如，

他没有提到那些从未听过道的人；也没提到那些先天就敌对神话语的

人；也没提到那些听见后只对福音进行讽刺的人。如果你随便问人

“基督教到底是什么”，恐怕许多与基督教文化接触过的人也回答不

出正确内容。 

比喻中的前提是：这些人都听见了神的道，而且是准确地听见，

并且都做出某种回应。耶稣在强调，即便福音被正确、纯粹、毫无掺

杂地传讲出来，也不是每个人都会正面回应。 

在这里，我们看到多数听耶稣本人亲自讲道的人，最终的反应却

是负面的。当然，我们不需要从数学意义上严格说只有四分之一的人



会得救，但耶稣显然指出：大多数听见天国之道的人，最终不会接受。 

然而，这比喻不只是用来解释为什么别人离开主。这里也包含对

我们自己的劝诫。我们必须认识到，虽然最终使生命成长的是神，但

我们每一个人都对自己内心的状态负责，也要为我们允许周遭环境对

我们产生的影响负责。 

在比喻里，问题不在种子，种子是没有问题的；问题在土壤，也

在土壤所处的环境。若我们只用这比喻来解释“哦，我现在知道某某

为什么离开教会了”，那就错失重点。耶稣在这里对我们也有警戒：

当我们听见天国之道的时候，我们自己要如何回应？ 

18~19 节说：“所以你们当听这撒种的比喻。凡听见天国道理不

明白的，那恶者就来，把所撒在他心里的夺了去。这就是撒在路旁的

了。” 

这是比喻里第一种人：听见了福音，却“不明白”。耶稣说“听

见天国之道，不明白”。那是什么意思？难道是说他们不够聪明？那

岂不是表示所有信的人都比不信的人更聪明吗？这显然不是。我们知

道有非常聪明的人却不信福音。 

那么，耶稣是在谈纯粹的智力吗？若是如此，那我到底要理解到

什么程度？因为我可以告诉你，有一些神学家，学问非常高深，却仍

承认他们对神国的一些奥秘“不明白”。读厚重的神学书籍，这些敬

虔、博学的神学家们常常在某些地方说：“这个我无法理解。” 

那难道他们就是撒在路旁的吗？显然不是。所以，“不明白”绝

不是单指智力不足。 



然而，这也不表示智识的理解完全无关。我们不能说这完全与理

解无关。这里的希腊文动词有“结合起来、领会、洞察”的意思。因

此，明白一定包含某种思考、整理、领悟的过程。人试着把真理“整

合起来”，试着弄懂，试着在心里把碎片拼在一起。 

这字的意思，就是把事情整合起来、领会、理解。有些人会努力

把它想明白，有些人不会。耶稣解释了原因，圣经也解释了为什么有

些人“不明白”。我们从很多经文中都能看到这一点。例如马可福音

8 章 17 节，耶稣知道他们的议论，就对他们说：“你们为什么因为

没有饼就议论呢？你们还不省悟，还不明白吗？”接着祂问：“你们

的心还是愚顽吗？” 

更清楚的例子是马可福音 6章 52 节：“这是因为他们不明白那

分饼的事，心里还是愚顽。” 

所以我们看到：心地刚硬，会导致不能明白。 

我们也应该坦诚地承认：我们每一个人在圣经上都有许多不懂、

看不明白的地方。我们举手承认，对吧？我们读经的时候常常会说：

“这是什么意思？” 

但是耶稣在这里所说的“不能明白”，不是这种正常的、不完全

理解经文内容的困惑，而是一种源自“刚硬的心”的不明白，是一种

对神的事抗拒的态度。 

你可能在与某些人谈话时体会过这种情况。我举个实际的例子。

有一次我在海边和一个认识多年的朋友聊天，我试着向他说明他常去

的某些舞厅对他有不良影响。他回答：“你不能说那是错的，我喜欢



那些地方。” 

于是我意识到，如果他心中最高的判断标准是“我喜欢什么”，

那他根本不可能理解我要说的论点。他对某种生活方式的执着，使他

无法理解真理。对他来说，“喜欢”就是对错的标准。他不明白，因

为他不愿明白。 

这种“不明白”，往往来自对不敬虔之事的执着。 

反过来，我们也经历过相反的情形：当我们开始认真读圣经时，

许多过去不理解的地方随着顺服而变得越来越清晰。你读过一段经文，

然后再读一次，突然发现“怎么这么清楚？”而随着你不断顺服神，

真理解得越来越透亮。 

但如果一个人拒绝顺服圣经的真理，对神对人的描述都抗拒，那

么随着时间推移，圣经对他反而会越来越模糊，越来越混乱，除非他

愿意接受神对我们的揭示。 

耶稣告诉我们，当真理还在这个人的头脑里打转时，仇敌就来了。

路加补充说，是魔鬼来，把撒在他心里的夺走。我们都知道三大属灵

的敌人：世界、肉体、魔鬼。而世界与肉体往往需要时间来使人偏离，

但魔鬼的动作却非常迅速。 

这人刚听见天国之道，正试图思考，但在还没走到任何深入的阶

段时，魔鬼就迅速把它夺走了。他觉得福音听起来很愚拙。正如哥林

多前书 1 章 18 节说：“因为十字架的道理，在那灭亡的人为愚拙。” 

他不明白，而当你不明白时，事情自然显得可笑、荒谬，“这有



什么道理？”魔鬼就把那本来放在心里的夺去，使他仍旧留在罪中，

留在黑暗里。 

仇敌绝不希望人停下来认真思想福音。他不会让你花时间沉思真

理。他把种子夺走，使第一个比喻中的人继续过自己的日子，罪的癌

症在他的心中不断增长，直到最终走向死亡。 

接着看 20~21 节：“撒在石头地上的，就是人听了道，当下欢喜

领受。只因心里没有根，不过是暂时的。及至为道遭了患难，或是受

了逼迫，立刻就跌倒了。” 

我称他为“季节性的基督徒”。用这个词，是因为这里“暂时”

的希腊文意思就是“一季的时间”。 

不像第一种人完全不明白，这个人确实有回应，而且是非常明显

的回应。他立刻欢喜地接受了。耶稣用了“领受”这个字，与约翰福

音 1 章中“凡接待他的”是同一个字。 

这提醒我们：圣经的“领受”, 并不一定表示真正得救。这人确

实接过来、握住、喜欢、兴奋、激动。他不像第一个人只是听到而已，

他是“接住了”。 

你看见这种人会在教会前排，热情地说“阿们！”，唱得大声、

举手敬拜。他一周买好几本圣经、报名课程、发邮件问问题、热火朝

天地参与。他非常兴奋。 

但他从“外邦人”变成“基督徒”有多快，就会同样迅速地从

“基督徒”变回“外邦人”。 



耶稣说：“他心里没有根。” 

没有深度，没有扎根，没有思考，没有坚定的信念。他很快改变

主意。 

老实说，当有人听了一篇道、一段经文、一场谈话就告诉我他们

经历了巨大的“转变”，我都会有点不安。我不是说这种事不可能发

生，但往往意味着：他们太容易被说服了。他们还没有真正“计算代

价”。 

不仅如此，这些人不仅在信仰上如此，在其他事情上也如此。他

们一谈到观点、伦理、神学，只要遇到一个声音，就马上改变立场，

下一次又改回来。 

耶稣说，这人“没有根”。决定没有深度，没有持久力。 

所以当因信仰而遭遇患难或逼迫时，他就立刻跌倒。“一遇到困

难，就离开。” 

我们必须记得，耶稣从未向人承诺跟随祂会很舒服。如果你跟着

整个马太福音系列，你会记得有些人说“我要跟随你”，耶稣却回答：

“狐狸有洞，天空的飞鸟有窝，人子却没有枕头的地方。” 

耶稣从不推销轻松的基督徒生活。祂从不说“跟随我，一切都会

顺利、美好”。祂说的是：会困难，会痛苦，会经历许多患难。 

来到基督面前，不代表没有痛苦。相反，往往意味着必须在痛苦

中持守到底。 



这并不是说我们不会经历不适。坦白讲，我可以告诉你，我自己

也多次经历过这一点：当我看到一位自称基督徒的人，因为严重的艰

难就放弃信仰，我常常感到困惑。我不是说我完全不理解，我大概明

白其中的情绪，但对我来说，这始终有些令人费解。他们真的以为自

己不会遭遇痛苦和死亡吗？我们是否意识到这一点？我希望大家都明

白：我们因着神的恩典选择跟随耶稣，这并不意味着我们生命中不会

有悲剧。 

当然，在这里所说的悲剧是与信仰直接相关的。然而，即便撇开

信仰本身，我们也必须承认，就算是得救的信徒，依然身处这受咒诅

的世界之中，我们仍然要经历这咒诅带来的痛苦，直到神带我们回家。

我们必须面对自己的死亡，或至亲的死亡。我们前面一定会有痛苦，

这是必然的。所以别以为这些事情不会发生。 

或许你已经理解这些。我想大多数人已经足够明智，不会再被那

种所谓“宣告就得着”的福音迷惑，不会以为每一次都会神迹般地立

刻得医治。然而还有一种更为微妙的承诺，我想在此稍作提醒，那就

是“情绪的平静”。福音常常会伴随患难的警告，也确实应该如此；

但同时，人们常会附加一个承诺：基督徒在患难中仍会经历一种深沉

的平安。你可能听过这种话：“是的，会很艰难，但神会在这过程中

赐你一种超然的宁静，使你安然度过。” 

于是我们脑中便形成这样一种印象：当我们像司提反一样被石头

打的时候，我们会仰望天上，看见基督的荣耀；石头击中我们，很疼，

但神会让我们麻木一点，让我们好像被打了止痛剂一样，在巨大患难

中仍然保持一种镇静祥和的心境。 



让我告诉你，事实不一定是这样。你不一定会感觉很好。过程可

能会很困难，你也可能感觉非常糟糕。但我给你一个真正的安慰：你

对苦难的感受，并不是衡量你与神关系的尺度。 

而当我看到有人以感受为准则时，我常感到不安。他们觉得自己

“心里不平安”，就认为神不喜悦他们；他们的情绪混乱，体内激素

波动不稳定，就以为神不再与他们同在。但神对你的喜爱与接纳，是

建立在基督的宝血之上，而不是建立在你身体里正在发生的生理反应

上。 

你想感觉好一点？那就饮食均衡、运动、去海边散步，改变一些

生活习惯。如果你整天待在黑暗的房间里，那就走出去享受神所造的

美好。你想有好心情，就让自己处在那些对你有益、健康的事物之中。 

我并不是说，明白神的恩典不会随着时间在我们里面产生影响，

使我们更能以平静面对人生压力。我不是这个意思。确实，随着属灵

成长，这会逐渐影响我们的生命。但我要强调，这种感觉是不可预测

的，也不可靠。 

属灵的人，让我们稍微谈一谈这个，并不是按感觉行事。圣经里

保罗区分属灵人与属肉体的人。属灵的人按着圣灵而行。让我告诉你

一些关于“灵”的事：灵是非物质的，是感受不到的。如果你能感觉

到，那就不是灵。灵是非物质的。因此，当圣灵向我们的灵作见证时，

并不是让我们胸口发热，而是带来一个“认识”。是“知道”。思想

也是非物质的。你知道一些事，知识可能会影响你的情绪，就像我妻

子告诉我她爱我，这是一个理性的信息，但确实会影响我的情绪。但



知识本身是非物质的。 

然而，现在常见的一种情况是，有些基督徒提到“属灵经验”，

但当你细问，他们描述的却是一种纯粹“情绪上的感受”。他们说：

“我感觉很好，所以神一定在其中。”感觉固然美好，但朋友们，它

不可靠。 

我们必须认识到，我们与神之间的平安，绝不能用感觉来衡量，

而必须以我们所知道的真理为准。属灵的人按着神的话语去做他知道

是对的事；属肉体的人则按着自己的感觉行事。我们必须分辨。 

这里所说的人，是因信仰而经历患难与逼迫的那一类。在历史上，

世界以不同程度压迫基督徒，但耶稣教导我们，真正忠心的人必须忍

耐到底。我们必须忍耐到底。 

第 22 节：“撒在荆棘里的，就是人听了道，后来有世上的思虑，

钱财的迷惑，把道挤住了，不能结实。” 

我称这样的人为“根系混杂的人”，被荆棘围绕。这个人并不是

土浅，他们可能甚至有很深的根。但他们的根向不同方向生长：既思

想过爱神、委身，也同时爱世界。他被今世的荆棘包围，却不花时间

去清除这些荆棘。然后有一天他突然意识到：信仰正在阻碍他追求他

认为能使他幸福的东西。 

他望着这些荆棘说：“如果我不向它们妥协，我就无法得到我想

要的。我可能无法养家，也可能无法买那辆兰博基尼。”这些可能都

是例子，总之就是今世的思虑、钱财的迷惑。他会说：“是，我爱神，

我爱耶稣，但我也爱这些东西。”于是所有根都纠缠在一起，等他开



始长大，这些荆棘便把生命扼住。 

我有不少朋友就落在这种情况里。他们会说：“是的，我相信神，

我相信耶稣。”但他们极其成功，帅气，受世界喜爱，而他们也爱世

界。于是开始权衡代价：“是的，我要去教会，我要读圣经，我要认

识神。”但与此同时，世界，钱财的迷惑，仍深深吸引他们。有时不

是钱财，而是现实的忧虑，让他们觉得：“为了养家，我必须有点小

欺瞒、小妥协。”慢慢地，这些东西就占据了心。 

我们都明白，信仰意味着某些道路不能走，某些体系不适合基督

徒。但这一类人必须反复读诗篇第 37 篇和第 73 篇。他们想要满仓的

粮、堆满的仓房；他们不满足于“神啊，求你今日赐给我们日用的饮

食。”他们说：“日用？不够！我要一周的、一年的。”我并不是说

我们不应该规划未来；我只是说，如果你的生命不断在喊：“我要、

我要、我要、我要……”， 

如果我得不到我想要的，我就会想跨越一些界限去取得。因为我

看着周围的人，他们在某些事上放得很开，而且似乎对他们有用。这

样的人真的需要读一读诗篇 73 篇。我来为你读一点。诗篇 73 篇 1至

3 节：“神实在恩待以色列那些清心的人。至于我，我的脚几乎失闪。

我的脚险些滑跌。我见恶人和狂傲人享平安，就心怀不平”。 

这个人正在想：你知道吗？我快撑不住了，因为我嫉妒恶人的亨

通。他们得着了，而我没有。 

然后我们再看诗篇 37 篇 1 至 7 节。在这里我们看到神所发出的

安慰之言：“不要为作恶的，心怀不平，也不要向那行不义的，生



出嫉妒。因为他们如草快被割下，又如青菜快要枯干。你当倚靠耶

和华而行善。住在地上，以他的信实为粮。又要以耶和华为乐。他

就将你心里所求的赐给你。当将你的事交托耶和华，并倚靠他，他

就必成全。他要使你的公义，如光发出，使你的公平，明如正午。

你当默然倚靠耶和华，耐性等候他。不要因那道路通达的，和那恶

谋成就的，心怀不平”。不要让那个人，不要让他们短暂的成功引

诱你，免得你失了自己的灵魂。 

我认为，耶稣在比喻中所说的第三种人就是这样的人。他们会说：

“我信神，我跟随耶稣。”但他们看见其他许多人似乎比自己过得好，

这就开始困扰他们。他们心里生出嫉妒，也起了些想要迈出的“小

步”。但我要告诉你，每迈出一步，就是让一根荆棘扎进来，又一根，

又一根。耶稣说，这样的人最终的结局，就是完全走偏了，远离了正

道。他们让爱世界的心进来，他们试图侍奉两个主。你不能同时侍奉

两个主。耶稣教导我们，我们不能有两个主人。 

在一部电影里有一个很棒的场景，我大概以前也提过，但那真的

是一个好场景，所以我要再说一次。《偷天换日》（City 

Slickers）。不知道有多少人看过？就是那部由比利·克里斯托主演

的电影。总之，剧情是三个都市人到荒野去赶牛，短暂当牛仔。他们

遇到一个由杰克·帕兰斯饰演的老牛仔，七十多岁，硬朗得很。他就

是那个要教他们人生功课的人。 

他骑在马背上，对比利·克里斯托说话。比利·克里斯托被他吓

得半死，因为这人带着大刀和枪。他想给比利·克里斯托一点建议。

他说：“你知道人生的秘诀是什么吗？”我觉得这句话在某种程度上



真的说到了点子上。他举起一根手指，说：“这一件事。”比利·克

里斯托问：“什么事？”他说：“那就得你自己去找了。”当然，我

们有耶稣告诉我们这是什么。老牛仔接着说了一句我不能完全引用的

话，因为他用了一个不算太脏但也不适合在这里说的词。他的意思是：

“一旦你弄清楚那一件事，其他一切都不重要了。”核心大概就是这

样。 

我们必须弄清楚那“唯一的一件事”是什么。耶稣说，你不能侍

奉两个主。那么谁在掌管你的生命？是你自己？是你的文化？是电视？

还是某个明星？到底是谁在主导你的人生？换句话说，你的主人是谁？ 

耶稣在说，如果你试图侍奉两个主，如果你的心既不是完全向着

这个，也不是完全向着那个，他们最终会彼此争战，把你扼杀掉。 

我们必须坚定无比地认清谁是我们的主。我们的主、我们在天上

的父，是那位如此爱我们、甚至差遣祂的儿子为我们舍命的神？还是

我们的主是财富的诡诈？只有一位真实的神，祂是真实的神。你是要

信靠这位真实的神、施恩的神、怜悯的神、全能且全善的神？还是要

相信财富的诡诈？还是要让今生的思虑把你压得筋疲力尽？ 

耶稣说的这个人，就是这样的人，他们不清楚谁才是他们的主。

他们里面确实有种子，但随着种子生长，他们的生命被各种替代性的

主权力量包围。他们试图侍奉两个主。朋友们，在生命的这个层面上，

如果你以犹疑、模棱两可的态度面对信仰，那是致命的。 

即便你不犹疑，即便你说：“我委身了”，即便你说：“我要尽

心、尽性、尽意、尽力来跟随主”，那本身就已经够艰难了。如果你



还在想：“哎，也许……也许我不是那么舒服。我最近行为也不好，

所以我这几周不想来教会。我在教会里感到不自在。”你经历过吗？ 

我没有选择。我不能这么做。因为这是我的呼召。 

我记得很多年前，大概二十五年前，我因为某件事感到糟糕透顶。

我老实告诉你，我已经想不起来那是什么了，但我记得那种感觉非常

不好。当时我全职做青少年事工，我下一周必须在教会，再下一周也

必须在教会。如果我不是员工，我是不会去的。我记得当时心里想：

“我不想面对这一切。我不想想到神。我不想想到伦理。我什么都不

想管。” 

但我必须去。也许神知道我的个性，所以才把我放在全职事奉里，

这是唯一能让我继续走下去的方法。因为我必须去，我就去了。在那

里我听见了神的恩典，也听见了神的怜悯。我们守圣礼，那就像是神

亲自扶持我、滋养我，不让我的心远离。 

有时候我真希望我们能把所有人都聘成全职人员，不来教会就把

你们开除。 

对我们而言，不断地、持续地认识神的恩典与怜悯是何等关键；

对这些事犹疑不定、态度摇摆，就是致命的。 

接下来是第 23 节：撒在好地上的，就是人听道明白了，后来结

实，有一百倍的，有六十倍的，有三十倍的。 

这里有没有人怀疑：这是不是唯一真正的信徒？显而易见，这就

是唯一真正得救的人。不是使徒约翰已经把前面三类人的真相解释得



非常清楚了吗？至少第二、第三类人在约翰一书 2 章 19 节里已经讲

明了：“他们从我们中间出去，却不是属我们的；若是属我们的，

就必仍旧与我们同在。他们出去，显明都不是属我们的。” 

你看约翰在说什么？他说，他们离开，是为了显明，为了让众人

看见，他们从来不是属我们的。约翰清楚指出，真正的信徒会继续留

在信仰中。而当一个人离开，不再信主，这意味着已被显明，他从来

不是属神的。 

真正的信徒听见这道，明白了，耶稣说，他们会结出果子。当然，

这“明白”不一定全面，但却是真诚、谦卑的。雅各说：“所以你们

要脱去一切的污秽和盈余的邪恶，以温柔的心领受那所栽种的道，就

是能救你们灵魂的道。”以温柔的心领受那栽种的道。 

这里不是在说那些在神的道面前谦卑领受，却可能像孩子一样理

解有限的人。即便有限，他们仍然有真正的理解。我的孩子们不懂做

父母意味着什么，但他们知道一点：他们知道我是他们的父亲。他们

知道，在遇到危险时，他们会跑向我。他们明白这一点。随着他们长

大，他们对“父亲”的理解也会加深。 

这里所说的果子，我认为就是努力遵行神律法的生命，可能丰盛，

也可能不多。可能是一百倍，也可能是三十倍。但是必须有果子。只

要是果子，就是果子。而若没有果子，没有真正渴望顺服神的律法，

一个人就不该自欺，以为自己的信心是得救的信心。 

雅各书 2 章 18 节告诉我们：得救的信心改变生命。路德说过：

“我们得救是本乎信心，但使人得救的信心从不单独存在。”它总是



伴随着生命的改变。 

虽然我们都当努力多结果子，但耶稣的教导显明：真正的信心，

不是由果子的多寡决定，而是由信心是否持久、是否坚持到底来显明。

耶稣说有一百倍、有六十倍、有三十倍，祂并不是在评比谁更有价值，

而是在说明真正的信徒结果子的多少不同。 

这个比喻的重点在于：真正的信徒，是那坚持到底的人。坚持，

是整个比喻的核心。 

并不是伟大的“超级基督徒”与软弱的基督徒之间的差别。使徒

保罗对自己的评价，大多带着负面色彩，他称自己是罪人中的罪魁，

是最不配的。然而有一件事，他对自己做了正面的肯定，就是他说：

“我守住了道，我跑尽了路，我持守到底。”这也正是耶稣在这里所

指明的重点。对我们而言，最重要的是“守住信心”。 

什么叫做守住信心？首先而且最重要的，就是你永不停止信靠耶

稣，永不停止倚靠祂使你在天父面前被算为义。你从不放弃单单信靠

耶稣，也不去寻求其他的依靠。祂是我们唯一的盼望。什么叫做“忍

耐到底”？就是在我们的一生中，尽管我们都软弱、都认识到自己的

脆弱，却仍不断寻求顺服我们真正的主。 

你是否相信耶稣是你的救主？你是否单单信靠祂，使你在天父面

前成为圣洁、无可指摘？你是否凭着神的恩典，立志过敬虔的生活？

你是否愿意一生如此？有时这果子是一百倍，有时是三十倍，有时只

是一倍。今年我只为祂结出了一点点果子，只是一小点，我仍然挣扎，

但你永远不会、永远不能放弃。这就是这比喻的信息。 



我们传扬神的话语，我们努力让自己的根扎得更深，我们尽力把

荆棘除去。但最重要、最关键的一点，就是我们永远不放弃信靠耶稣。

信祂为救主，信祂为主。 

我觉得必须用一个思想作为结束。作为一个加尔文主义者，我必

须提及这点。因为使徒保罗在哥林多前书 3 章 6 节中延续了这个比喻，

他指出真正的差别在哪里，而这正是我们要赞美神的原因。保罗说：

“我栽种了，亚波罗浇灌了，唯有神叫他生长。”这才是真正的区

别。 

让我们祷告： 

天父，我们祈求你赐给我们坚定不移的心，使我们不只是听见你

的道却不明白，乃是紧紧抓住、拥抱你的道。求你帮助我们不做浅薄

无根的人，而成为具有深刻信念、深刻思想与深刻理解的男女。求你

赐给我们智慧，使我们辨识生命中那些往往极其细微却正在滋长的荆

棘，免得它们把我们拖向不该去的方向。求你使我们看清这些危险。 

天父，我们祈求你的灵在我们里面做工，使我们藉着信心得以被

保守，使我们能听见你的道、明白你的道，并结出与你所托付的高贵

呼召相称的果子。我们感谢你，因为这一切都是基督十字架的果效，

是神大能的结果。然而天父，愿我们也尽心、尽性、尽意、尽力，在

我们一生之久行在信心中。 

奉基督的名祷告，阿们。 


