
healingwings.net 

马太福音系列讲道 57 

宝贝与珍珠 
马太福音 13 章 44～46 节 

维保罗牧师 2011 年 1 月 9 日 

翻译：甘晓春 2025 年 5 月 23 日 

 

今天早晨，我们要再次来看两个简短的比喻，藏在地里的宝贝和

重价的珠子。这两个比喻仅出现在马太福音 13 章 44 至 46 节。现在

让我们一同聆听并享受神的话语。 

“天国好像宝贝藏在地里。人遇见了，就把它藏起来。欢欢喜

喜地去变卖一切所有的买这块地。天国又好像买卖人，寻找好珠子。

遇见一颗重价的珠子，就去变卖他一切所有的，买了这颗珠子。” 

以上是神话语的读诵，我们一起祷告。 

天父，我们祈求你使我们更深地认识你所呼召我们进入的是什么，

又从什么当中呼召我们出来，并明白因着基督的宝血，正如我们所唱、

我们所蒙的洁净，你在我们身上所成就的恩典。求你帮助我们成为思

想丰富的人，能够看见你在我们生命中的呼召，又认识那属于我们的

救赎，是借着基督十字架为我们成就的。父啊，我们祈求你扩张我们

的心思，使我们能探入这些丰盛真理的深处，尤其当我们查考救主的

话语时，求你赐福。奉主耶稣的名祷告，阿们。 

https://healingwings.net/


耶稣一直在教导神国度的增长本质，而这个主题，就是神的国，

祂是借着比喻来教导的。正如我们几周前讨论过的，比喻这个词来自

两个希腊字：意为“并列、在旁”，以及 “投掷”。你可以想象把

两个东西放在一起，为的是说明一个重点。我们或许会称之为寓言或

类比，用这个去解释那个。你不了解这个，也不了解那个，那么我就

用你能理解的这个去解释你不理解的那个。耶稣使用许多日常事物来

说明祂的教训。 

在撒种的比喻中，我们学到国度增长的核心在于信息本身，福音。

神国的增长依靠所传讲、所宣告的信息。 

在芥菜种的比喻中，我们学到神国度的增长虽然缓慢，却坚定而

稳妥。 

在面酵的比喻中，我们学到国度的信息会渗透生命与文化的每一

个角落。 

在麦子和稗子的比喻中，我们学到神的国度在今世会有善与恶并

存，而且会持续到审判日为止。我们不应该期待恶在今世完全被除尽；

争战会持续，尽管我对神国最终得胜抱持乐观，但我们不应天真地以

为这场争战会在今生结束。直到审判日，或直到神把我们接回天家，

它都不会终止。 

而在今天要看的这两个比喻中，耶稣从国度作为一个整体的描述，

转向极其个人化的回应。相比那些学术性的问题，比如为什么恶得以

存留（麦子和稗子的比喻），或神国如何增长（撒种的比喻），这两

个比喻显得特别个人化。 



藏宝和重价珍珠的比喻讲述了那些明白成为神国子民之价值的人。 

第一个比喻是藏在地里的宝贝： 

“天国好像宝贝藏在地里，人遇见了，就把它藏起来；欢欢喜喜

地去变卖他一切所有的买这块地。” 

在第一世纪的巴勒斯坦，也就是耶稣讲比喻的背景中，人们并没

有像今日这样的银行，因此把贵重物品藏起来是常见的行为。他们会

挖洞、或在山洞里藏匿他们的财物。在多次中东战争的历史中，如今

我们常听到中东战争，其实五千年来这个地区一直在战争，战争所带

来的掠物、战利品自然很多，人们会把这些财宝藏在田地里。所以耶

稣的听众很可能听过有人买下一块田地，结果发现里面藏有财富的故

事。 

按照犹太律法，这类发现归买主所有。因此，若你买了田，就等

于买下其中藏的东西。 

在罗马统治下，犹太人普遍贫困，因此这样的发现足以彻底改变

一个人的生命。在当时，要在那种环境中致富，几乎只有一种方式：

投靠罗马人。例如作税吏，而犹太人非常厌恶税吏，因为他们被视为

同族的叛徒。因此，能够因买地而得宝，对许多人来说简直像中彩头

一样。听耶稣讲道的人中，必定有人想到自己曾听过类似故事。 

耶稣抓住这个“宝藏梦想”来说明天国的价值，一个真正找到天

国的人，会心甘情愿变卖所有来得着它。这是比喻中非常明显的重点。

他不像那位富有的少年官，记得吗？耶稣叫他变卖一切分给穷人，他

就忧愁地走了，因为他拥有许多。他不愿意；但这里的人不一样。他



做了一个价值评估：比较自己所有的和田里的宝藏，根本没有可比性。

他乐意变卖一切来得着它。 

但我们必须认识到：要有这种对天国价值的认识，愿意变卖一切

来换取，完全需要神的恩典。 

因为按我们的本性，我们根本看不见这宝藏的价值。天国是“隐

藏的宝贝”，意思就是我们本不会看重它。堕落的人本性并不认为神

的事有价值。保罗在罗马书 8 章 7 节告诉我们原因：因为肉体的心思

是与神为敌的；它不服神的律法，也不能服。我们天然不可能把神的

国度看为至宝。我们不是中立者；圣经说我们是神的仇敌。但就在我

们还作仇敌时，神爱了我们；就在我们作仇敌时，基督为我们死。 

然而耶稣在比喻里讲到一个愿意变卖一切来得着天国的人。我们

千万不要低估神恩典的力量。当我们思想自己的归信时，应当敬拜神，

因为是祂使我们看见了宝贝，祂赐我们能看见价值的眼睛。 

这里使用的希腊字很可能带有“意外发现”的意思。那个人并不

是为了找宝贝而买地；他是偶然遇见，眼睛被开启，看见了它真正的

价值。 

我认为我们需要努力去珍惜神已经在我们心里、生命里所做的工

作。据我的经验，不论是我自己，或我所认识的许多基督徒，我们常

常在寻求“更多”。我们想要更多的神、更多属灵经历、更多成长。

当然，这种渴望本身并不坏，敬虔、成圣、像基督都是美好的目标。

但有时候，我们反而忽略了神已经在我们里面成就的奇妙工作。事实

上，所有后续的成圣、成长，都远不能与神已完成的那项最大奇迹相



比，祂已经开启我们的心，使我们能看见这宝贵的宝藏。 

这让我想起大学时听到的一段对话。当时有位女学生在和教授讨

论经济困难，她说：“我没有从父母得到任何帮助，我完全是靠自

己。”教授问：“真的？你住哪儿呢？”她说：“我住在家里。” 

“那你的食物呢？”教授继续问。她说：“哦，那是我父母提供

的。”“那你的衣服呢？”“也是我父母。”“所以，他们提供你的

食物、衣服、住所，而且你还在他们的保险计划里。除此之外，你是

完全靠自己。”，谈话到这里，大家都明白那其实不是“完全靠自

己”。 

我觉得我们有时也是这样。我们会忘记神已经救赎了我们；我们

会忘记天然人，也就是未重生之人，在神面前的真实光景，以及神如

何将我们从那样的光景中拯救出来，使我们能够看见宝贝的价值。天

国是隐藏的宝贝，天然的眼睛看不见；但当神赐我们属灵的眼睛，我

们就认出这是胜过一切人间所有的无价之宝。当神打开我们的眼睛，

我们就明白：这宝贝比我所拥有的一切加起来更珍贵。 

永生的神要求我们全然献上，归向祂，祂是一切美善、公义、真

实的源头。祂所要求的委身，就是变卖一切，买下那块地。而真正敬

虔的人不会犹豫，因为他们愿意放弃那不能长存的，为了得着那永远

不能失去的。他们看见真实的价值，这正是神的恩典所成就的：祂打

开我们的眼睛，使我们看到宝贝，再看看我们必须舍弃的，就知道根

本没有可比性。 

我们待会还会谈到“卖”和“买”的意义。但阅读这些比喻，我



们会发现耶稣并不是在鼓励一种“随便相信就好”的态度。比喻里的

人是卖掉他所有的一切。同样的情况也出现在重价珍珠的比喻里。我

们来看这个比喻： 

天国又好像买卖人，寻找好珠子。遇见一颗重价的珠子，就去变

卖他一切所有的，买了这颗珠子。 

这里的人也展现了同样完全的委身，他卖掉一切买下这颗珍珠。

但与前一个比喻不同的是，珍珠不是偶然被发现，而是被一个寻找珍

珠的人找到。有些人并不寻找真理，也没有在思想这些人生问题，只

是漫无目的地过日子。 

我有一个高中时代的老朋友，我向他传福音很多年。他是聪明人，

但常常敷衍我；有时又突然愿意谈几句，然后又把我推开。最近他写

信给我，带着讽刺地说：“穆斯林想要沙里亚律法，那基督徒想要什

么？是不是也想要自己的律法？”他把神的律法与沙里亚律法相提并

论，想要激怒我。我回答说：“世界上总要有某种律法，这是无可避

免的问题。”然后我把问题丢回给他：“你想要谁的律法？”他的回

答是：“我可以避免。”，话题就此结束。他就是典型的“不寻找”

的人。 

而老实说，那曾经就是我，我不是那种从一个教会跑到另一个教

会、寻找各种哲学思想的人。我是个自得其乐的无信仰青少年，享受

生活。直到有一天，有人向我传福音；第二天我就出现在教会里，四

十年后我仍然在教会。这不是我“寻找、寻找、再寻找”的故事，而

是意外寻见宝贝的故事。 



但另一些人确实在寻找，他们像比喻中的商人，寻找珍珠。他们

的问题很多，喜欢对话、思考。他们可能已经有一袋珠子，各种宗教、

哲学、人生理论，但袋子里的珍珠在摇晃，仿佛嘲弄他说：“再加一

颗，你的旅程就完成了；只要再找到那颗，你就能圆满，你就能真正

成为幸福的人。”然而他一直找、一直找。 

但耶稣在比喻里要强调的是，不是一袋珍珠，而是一颗珍珠。这

是一颗单一的、重价的珍珠。他不是把这颗珍珠加进原有的收藏里；

他把所有其他珍珠都卖掉，只为了买这一颗。 

朋友们，就如同妻子不是丈夫后宫众多女子中的一个，耶稣也不

是我们世界观中众多“思想导师”里的一个。不少人是这样：“我在

寻找，我有各种哲学、导师、灵性导师，我也把耶稣加入其中，现在

我就更全面了。”，但耶稣所描述的不是这样的人。比喻中的人放弃

所有，只留下一颗珍珠。 

那种把耶稣当作“我众多智慧选项之一”的方式，其实仍让人自

己坐在神的位置上。因为人会决定耶稣哪些教训适合自己，哪些不适

合；同样也会选择孔子适用哪部分、甘地适用哪部分。最终，人自己

成了贤者、成了标准，成了自己生命的“神”。 

申命记 4 章 39 节说：“所以，今日你要知道，也要记在心上，

天上地下惟有耶和华他是神，除他以外，再无别神。”祂不与其他

神分享地位。祂不是说：“你可以同时有别的神，我也算一个。”若

是如此，人仍然是神，而神只不过是工具箱中的一个工具。 

在一些婚礼里，虽然我主持婚礼时通常不会说，但我正考虑未来



加进去，誓词里会说“从此弃绝别人”。这句话表达了婚姻关系的独

一性与排他性。它不是说你要成为坏朋友，而是说从今以后，你与配

偶之间有一种别人绝不能分享的关系。你人生所有其他关系都会因这

盟约而被重新定义。从此，你看待世界的眼光都改变了。 

同样，当基督徒在心里尊基督为主，我们的行为就必须在一切事

上降服祂的智慧之下。任何少于这样的委身，雅各说，那就是心怀二

意、摇摆不定。我们只有一位主、一个王。 

我不知道这让你有多不舒服，但这是圣经的教导。耶稣说：“没

有人能侍奉两个主。”你必定爱一个、恶一个，这是事实陈述，不是

命令。 

但圣经也给了我们荣耀的应许：真正寻求神的人必寻见祂。箴言

8 章 17 节说：“爱我的，我也爱他。恳切寻求我的，必寻得见。”

这意味着那些说“我在寻求，却找不到”的人其实并没有真正寻求。

有些人根本没寻求，却仍然被神找到，这其实是许多基督徒真实的经

历，正如罗马书 10 章 20 节所说。 

也有人说自己在寻求，但其实只是想找到一个“方便的神”，来

建立自己的义；他们寻求的不是神，而是他们想要的神。 

还有一些人，虽然在寻找别的东西，却找到了远比他们原本追求

的更宝贵的宝贝。这很常见。人来到教会，有各种原因：寻找配偶、

因丧亲悲痛、想摆脱成瘾、想找到方向……什么原因都有。教会的大

门本来就应该敞开。 

但我盼望他们最终会发现两件事：第一，问题比他们原本以为的



严重得多。其次，那个答案比你所能想象的更加充满恩典。你会突然

意识到，我的问题不是这个，而是那个。而答案也不是这个，而是那

个。 

假如这些对你来说还不够清楚，我的问题是，我是一个罪人，因

着罪而与神隔绝。而答案是基督的十字架，使我得以被带到神面前，

被呈现在永生神面前成为圣洁、没有瑕疵的人。 

无论是哪一个场景，这两个比喻中都有两个共同点。那些是它们

之间的区别，一个寻求，一个不寻求，诸如此类，但也有两个共同点。

第一，就是有智慧认识到这宝藏无与伦比的价值。这在两个比喻里都

是共同的。 

我想问你，也问我自己：你可曾，我可曾，拥有那双能看见天国

无比荣耀的眼睛？你看见了吗？你在基督的十字架中看见了吗？你在

灵魂得赎中看见了吗？你愿意投身在那位全能却良善、以牺牲成就救

恩的君王怀中，让祂把你呈到祂父面前、呈到你造物主面前，成为圣

洁、无可指摘的人吗？这对你而言是宝藏吗？是珍贵的吗？ 

你是否因着神的恩典，看见这价值？看见在永恒中，没有任何世

上的事能与此相比？ 

诗篇 36 章 7～9 节告诉我们：“神阿，你的慈爱，何其宝贵。

世人投靠在你翅膀的荫下。他们必因你殿里的肥甘，得以饱足。你

也必叫他们喝你乐河的水。因为在你那里，有生命的源头。在你的

光中，我们必得见光。” 

首先是看见，其次就是愿意变卖一切来购买。 



你愿意信靠基督，使你的灵魂得平安？还是宁愿抓住这个失丧世

界里的小玩意儿和空洞哲学？ 

你看，这不是一种静态的信心，不是那种“我看见了，它很宝贵，

比我拥有的一切都宝贵”的静态状态。不是惰性的，而是有意愿的。

这不仅是一个认识，认识到我所拥有的一切都不值一提，而是一个神

所赐的意愿，去舍弃这一切、去购买那真正的宝藏。 

你愿意变卖你所有的吗？你愿意这样做吗？ 

但这是什么意思？“变卖所有并买下天国”是什么意思？天国是

可以被买的吗？ 

几年前我在第十六街打排球，有个人坐在那里嘲弄我们，其实是

嘲弄我。他发现我是基督徒，或许知道我是牧师，而我们有一个共同

的朋友，在他信主之前是个坏人，欠过他钱。后来我也意识到他那种

嘲弄有点阴暗。不管怎样，他在嘲讽我。我比赛结束后走过去，我真

想跟他打架，我甚至不认识他。 

他说的一句话是：“我才不会去教会，我的神才不缺钱。”他的

意思是：“我的神不需要你的东西。”我虽然不喜欢被人威胁揍一顿，

但我倒挺欣赏他那种“经济学”上的混乱。他似乎把这一切都理解成

某种金融交易：“我的神不缺钱。” 

可我们在比喻里读到，有人变卖一切所有，然后去买天国，那这

是不是在出售？我们能不能把一笔钱拍在天国的柜台上，让神有哪怕

一瞬间的义务去回报我们？ 



我会用我认为使徒保罗会用的方式回答：当然不是。这应该显而

易见。神永远不会成为人的债主。保罗在罗马书 4 章 4～5 节里讲得

非常清楚：“作工的得工价，不算恩典，乃是该得的。”他不是说我

们不该行善，而是，我用自己的话加一点解释，若有人靠做工来赚取

救恩，那么他所得的就不再是恩典，而是债。 

接着保罗说：“惟有不作工的，只信称罪人为义的神，他的信

就算为义。”他在说什么？他在说，你不能让神成为你的债主。你

无法让神说：“看来我欠你了。” 

唯独因信、在基督里，我们才得以被称义、得到赦免，并且成为

天国真正的子民。 

那么，为什么耶稣会把这个过程描述成“购买”？我们无法忽略

这个表达。我认为，这是因为真正的信心是活的。两个比喻都没有呈

现一种懒惰的信心。 

马丁·路德在宗教改革时提出：“我们得救是因着恩典、借着信

心。”这是当时的口号之一。路德很强调“我们因信称义”，但他也

说：“称义的信心永不会单独存在。”你能分辨这区别吗？我们是因

信称义，但称义的信心从不孤单，它总伴随着行动。 

朋友们，我们在天国柜台上能放下的，只有我们的罪，而我们的

罪所能换来的只有审判，因为罪的工价就是死。 

然而，耶稣使用购买的比喻，是要让我们知道，我们在祂国度中

的角色不是静止的，而是从一开始就带着行动。 



结论就是，我们被呼召把我们的罪放在柜台上，这是悔改的呼召。 

说到“廉价的信仰”，我们会看到耶稣对老底嘉教会的呼召。他

们对自己的义有自信，对自己的富足有自信，对自己的现状有自信。

而耶稣面对他们的罪，不是对他们说：“好吧，继续坐在你的位置就

行了。”祂呼召他们采取行动，以处理他们对自我状态的错觉。 

祂告诉他们要“向祂买”。让我读启示录 3 章里两节经文。耶稣

对他们说：“你说，我是富足，已经发了财，一样都不缺。却不知

道你是那困苦，可怜，贫穷，瞎眼，赤身的。我劝你向我买火炼的

金子，叫你富足。又买白衣穿上，叫你赤身的羞耻不露出来。又买

眼药擦你的眼睛，使你能看见。” 

很有意思，对吧？祂在比喻里这样说，在这里也这样说：你要从

我这里买能遮盖你羞耻的东西；从我这里买能赐生命、赐看见能力的

东西。而且，这不只是新约的概念。 

以赛亚书 55 章也说了同样的事情。我读三节经文，你注意三件

事：谁在购买？他们买什么？他们在交易中缺少什么？听的时候试着

找出答案。 

第一节说：“你们一切干渴的都当就近水来。没有银钱的也可

以来。你们都来，买了吃。不用银钱，不用价值，也来买酒和奶。”

谁被邀请来买？一切干渴的人。买什么？食物、酒、奶，然后他解释

是永生。那他们缺少什么？钱，他们什么都没有。 

你能想象开一家店，招牌写着：“凡没有钱的都来买”？那队伍

要多长？ 



接下来两节：“当趁耶和华可寻找的时候寻找他，相近的时候

求告他。恶人当离弃自己的道路。不义的人当除掉自己的意念，归

向耶和华，耶和华就必怜恤他，当归向我们的神，因为神必广行赦

免。” 

不是我把谦卑带来，就能让神欠我什么；不是我带来的悔改，使

神有义务拯救我。神不可成为我们的债主。即便如此，真实得救的信

心必定包含悔改。若没有悔改，那就是虚假。神是不能被戏弄的。我

可以骗你，你可以骗我，但你骗不了神。祂知道悔改是否真实。 

所以问题就是：你愿意交换你的罪吗？你愿意把你的罪孽、你的

恶行，那些最终导致死亡的东西，带到神的施恩座前，换取基督的义，

使你得着永生吗？你愿意吗？若你说“不愿意，我不愿带着我的罪来

到神面前，我不愿放弃我的恶”，那就显出一个未重生的心，一个不

信的灵魂。 

让我把话停在这里，让它在空气中稍稍悬一悬。我先进入最后两

点，其实我已经讲过了。第一，神不能被收买；我们没有任何东西能

使神欠我们。第二，耶稣并不是呼召人去做修士或隐士。这不是修道

主义。 

耶稣不是说，你必须成为乞丐，也不是说你必须离群索居，不是

说你必须放弃所有财物成为苦修者。那么，我们到底在“卖”什么？ 

我相信耶稣指的是：主动放弃那些对我们灵魂有害、违背神律法

的事物。祂说的是：我们只能有一个主。祂叫我们认清所有其他主都

是我们灵魂的仇敌，是狼；我们必须离弃它们。祂不会与任何东西分



享我们生命中首要的位置。 

有些人在心里可能会说：“可是我仍然犯罪，我仍然软弱，我仍

然失败。”我面对这呼召，卖掉一切换取天国，我也问自己：凭着神

的恩典，我能做到吗？我不会对你说一个我自己都做不到的要求。 

在个人圣洁与敬虔上，我认识这教会里许多人比我强，这不是客

套，是事实。我看着这些呼召，也会想：我是否能做到？而我认为，

凭着神的恩典，我能做到。也就是说：我能做到只认基督为唯一的主。 

不仅如此，我甚至会说，人人其实都已经有一个主，只是他们不

知道是谁。问题不是“你是否有主”，而是“你认不认得出你的主是

谁”。你愿意让耶稣成为你的主吗？你愿意一生承认祂的主权吗？我

们一生直到死，都在与罪争战，而这种争战本身就证明：我们承认有

一位主定义了什么是罪；祂是我们的主，我们呼求祂，不仅是主，也

是救主。 

任何人凭着神的恩典都能做到这一点。 

耶稣责备法利赛人，因为他们把自己都无法承担的重担压在人身

上。我不能对你要求一个我自己做不到的标准。但我能成为一个罪人，

一个需要救主的罪人；我能有一个主，就是耶稣基督，而你也同样能。 

但若你像心怀二意的人，只想把耶稣加入你的“宗教收藏袋”中，

那就没有祂的位置。你可以看出差别吗？差别极大。基督徒被呼召拥

有唯一的宝贝、唯一的主。 

即使我们承认这一点，我们自己最多也不过是不配的仆人，终生



需要神的爱与恩典。 

等一会我们要领主的餐。我们要吃、要喝，记念耶稣为我们上了

十字架，成为罪，好叫我们在祂里面成为神的义。祂为赦免我们的罪

而死。“赦免”是什么意思？你收到账单上写着“请付款”，耶稣已

经支付了，我们的罪被洗尽。 

终其一生，我们被呼召承认这一点。而我必须说，我在青少年时

第一次来到教会，与现在相比，真正的差别在于：我如今比四十年前

更清楚地知道自己需要救恩。我如今更认识自己的罪，也更认识神恩

典的高度。 

但那些完全藐视基督劝告的人，那些说：“我什么都不卖，我只

愿意走到一半的人”，正如有人几周前对我说，许多人难以接受的不

是耶稣本身，而是祂声称自己是惟一的道路。他们可以接受耶稣是众

多神中的一个，却不能接受祂是唯一的救主。 

箴言教导说：“弃绝管教的，轻看自己的生命。听从责备的，

却得智慧。敬畏耶和华，是智慧的训诲。尊荣以前，必有谦卑。” 

愿我们都祈求神赐下这智慧与谦卑。 

让我们祷告： 

天父，我们祈求你打开我们的眼睛、耳朵与心灵，使我们更深认

识自己的罪，那些伤害我们、使我们成为瞎眼、贫穷、赤身之人的恶

行，好让我们从你那里购买基督的宝血、灵魂的救赎，承认我们一无

所有，只有罪能带到你面前。求你救我们脱离摇摆的心，使我们不走



中间道路，而是真正认识到，我们何等迫切需要耶稣，唯一能赐下我

们无法凭己得来的救赎。求你赐我们智慧，使我们以祂的劝告为最高

智慧，因为祂创造万物、掌管万物，是一切智慧与知识的源头。愿我

们一生呼求祂的名，作为我们的救主与主宰。 

我们奉祂的名祷告，阿们。 


