
healingwings.net 

马太福音系列讲道 63 

丰盛的普世祝福 
马太福音 15 章 29～39 节 

维保罗牧师 2006 年 7 月 9 日 

翻译：甘晓春 2025 年 5 月 31 日 

 

我们今天早上的经文是马太福音第 15 章 29~39 节： 

 “耶稣离开那地方，来到靠近加利利的海边，就上山坐下。有

许多人到他那里，带着瘸子，瞎子，哑吧，有残疾的，和好些别的

病人，都放在他脚前。他就治好了他们。甚至众人都希奇。因为看

见哑吧说话，残疾的痊愈，瘸子行走，瞎子看见，他们就归荣耀给

以色列的神。耶稣叫门徒来说，我怜悯这众人，因为他们同我在这

里已经三天，也没有吃的了。我不愿意叫他们饿着回去，恐怕在路

上困乏。门徒说，我们在这野地，哪里有这么多的饼，叫这许多人

吃饱呢？耶稣说，你们有多少饼？他们说，有七个，还有几条小鱼。

他就吩咐众人坐在地上。拿着这七个饼和几条鱼，祝谢了，掰开，

递给门徒。门徒又递给众人。众人都吃并且吃饱了。收拾剩下的零

碎，装满了七个筐子。吃的人，除了妇女孩子，共有四千。耶稣叫

众人散去，就上船，来到马加丹的境界。” 

我们一同祷告： 

天父我们祈求当我们今早查考这段经文时，能更深认识我们的救

https://healingwings.net/


主耶稣，明白祂的大能与怜悯，祂的律法与慈爱，祂的恩典与怜恤。 

主啊，愿我们藉着祂与众人的这一互动变得更加有智慧，因阅读、

观察与学习而得造就。求祢帮助我讲解准确，也愿每一位听见的人有

属灵的分辨力，成为有判断力的学习者。最重要的是，愿祢的真理在

我们心中掌权。我们奉基督的名祷告，阿们。 

耶稣离开那地方，绕过加利利海，登上山坐下。马太福音将这一

事件记在迦南妇人女儿得医治之后。那女孩被鬼附，而耶稣将她救拔

出来。 

从这一系列事件开始，我们可以看到基督的祝福正扩展到以色列

的疆界之外。如果你还记得上周的讲道，我们提到耶稣去了推罗、西

顿，那是外邦人居住之地；在那里祂遇到了一位迦南妇人,一个按以

色列人的传统被厌弃的族群。甚至耶稣自己也说“我奉差遣不是为你

来的”，还将她比作小狗。然而我们看到的是，她那坚定的信心，以

及神恩典的碎渣，也落在了她身上。 

离开那地之后，耶稣又来到一个新的地方。如果我们参考马可福

音 7 章 31 节，就会发现祂现在所在的地方是在加利利海东南岸，也

就是“十城地”的一部分，那是典型的外邦人区域。 

如果你手上有圣地地图，你会看到推罗、西顿在大海的西北岸，

而从那里绕到加利利海东南角，就是耶稣此刻所在之处。因此，简单

地说，耶稣此刻正处于外邦人的地界，面对的是外邦人群体。 

第 30 节告诉我们：“有许多人到他那里，带着瘸子，瞎子，哑

吧，有残疾的，和好些别的病人，都放在他脚前。他就治好了他们。” 



这与马太福音早期所记载的情况不同，现在来到耶稣面前的是外

邦人，学者几乎一致认为这一点。虽然可能有少数犹太人混在其中，

但主要人群是外邦人。 

今天我们读这段可能感觉很正常，因为我们大多数人本就是外邦

人。然而在耶稣那个时代的宗教文化中，这是一件极其令人震惊的事。

犹太弥赛亚竟然在医治、祝福那些“异教徒”、那些不洁的外邦人！ 

因此，当马太写下这一幕时，他正向他那个时代的文化提出强烈

挑战。 

更令人惊讶的是：这些人得医治，似乎并无任何条件。耶稣坐在

山上，人群蜂拥而至，把各种病患，瘸腿的、瞎眼的、口哑的、四肢

残缺的，都放在祂脚前，耶稣就一个个地医治他们。 

这和现代媒体中所谓“信心医治”的场景截然不同。耶稣并未要

求他们事先表明信心，也没有要他们先什一奉献或达到某种圣洁标准

之后才赐下医治。 

更进一步说，亲爱的弟兄姐妹，这些群众中很可能没有多少是信

徒。可以说，他们是因为听说耶稣能医治、能赶鬼，便蜂拥而至。他

们当中许多人甚至不认识耶稣是谁，但祂仍然怜悯他们，医治他们。 

所以，请你警惕那些要求你“付出代价”（无论是金钱、行为、

还是情感）的宗教领袖。他们声称能带来神的祝福，但耶稣却从未如

此行事。 

这次医治是非常公开的，马太记载说，有四千个男人得吃饱，如



果加上妇女和孩子，人数可能接近两万人！ 

更重要的是，耶稣所行的神迹是极具可见性的。例如经文提到残

疾的被医治，“残疾”原文意思是肢体变形、缺损，可能是被野兽咬

伤或被罗马士兵伤害，甚至像麻风病那样四肢溃烂。换句话说，这些

疾病的治愈并非小事，而是肉眼可见的神迹。这些人曾经严重残疾，

而现在却完全痊愈、健康如初。 

耶稣在外邦人中行这样的神迹，不仅显明祂的怜悯，也宣告：神

的国度不再局限于以色列，而是一个向全世界敞开的丰盛祝福！ 

这不是那种现代体育馆人声鼎沸所带来的肾上腺素所能暂时缓解

的症状，就像我们常在信心医治大会中看到的那样，有人头痛或坐骨

神经痛，然后声称得了医治。我不知道你有没有看过，但我看过。你

打开电视，其实你最好别看，这对你的心态不好。你会看到成千上万

的人聚在一起，如果他们没有得医治，常被归咎于信心不足；而若有

人得医治，你也不知道他们是怎么被选上台的。你想啊，一个体育馆

里有一万五千人，最后能上台的就那几位。这跟耶稣在这里所做的事

完全不同，耶稣医治了成千上万的人，人们纷纷被带到祂脚前。 

你看信心医治大会里那些人，他们站起来说头痛好了、背痛没了、

某个不适好了。让我说实话，作为一个曾在众人面前讲道的人，我自

己有时候带着头痛站上讲台，当肾上腺素飙升，身体会自然分泌一种

像吗啡的物质，那头痛就消失了。但等到主日学时间到了，那疼痛又

全都回来了。这种在人群面前的兴奋反应确实会带来暂时舒缓，这是

群体性亢奋的一个例子。但你永远看不到一个四肢残缺的人被医治了，



你在现代的信心医治中看不到这种事。 

而耶稣却不是如此。祂行的是完全真实的神迹。 

但话说回来，我必须承认我刚才说的话也有一个例外。那些人之

所以经历耶稣的医治，是因为他们被带到祂面前。马太福音记载了他

们被带到耶稣脚前，正如我们刚才唱的赞美诗所说，也提到了跪拜在

主脚前的景象。我们看到，他们被带到耶稣脚前。 

在马可福音中，那位迦南妇人，她的女儿被鬼附得很严重，马可

记录她俯伏在耶稣脚前，这是怜悯被赐下的地方。 

在路加的记载里，那位有罪的女人进入法利赛人家中，她在哪里？

在耶稣脚前，用眼泪洗祂的脚。 

犹太会堂的主管睚鲁，为了快死的女儿，俯伏在耶稣脚前恳求。 

所以我们看到，怜悯是在耶稣脚前被找到的。 

但不止如此，耶稣脚前还有更多。路加福音 10 章 38～39 节写道： 

“他们走路的时候，耶稣进了一个村庄。有一个女人名叫马大，

接他到自己家里。她有一个妹子名叫马利亚，在耶稣脚前坐着听他的

道。” 

所以，耶稣的脚前不只是赐下怜悯的地方，也是领受智慧的地方。 

亲爱的弟兄姐妹，当年那些人愿意把病人带到耶稣那里，很可能

是十分不方便的。他们来到旷野，他们必须翻山越岭去到耶稣所在的

山上。耶稣没有走进城市，是他们走到了耶稣那里。 



我想我们有时也必须愿意不方便。我不是说要跳过什么属灵的圈

圈，不是说要满足医治的某些前提条件。就是这么简单，就是来见耶

稣。耶稣那时是在祂的恩典中亲自面对这些人，按祂的怜悯、按祂的

智慧、按祂的能力行事。他们所做的，就是来到耶稣面前。 

我想我们也应当愿意如此。不仅我们自己要愿意来到耶稣面前，

也要愿意付上代价，把他人带到耶稣脚前来寻求怜悯。 

当然，这引出了一个关键的问题：今天我们如何才能来到耶稣的

脚前？ 

耶稣是道成肉身的神，祂有手有脚。那时的人们真的是把病人抬

到祂脚前。虽然那么多人不一定真的摸到祂脚，但祂是有形有体的，

你可以在地上画个圈，说“耶稣就在这里。” 

那么今天怎么办呢？如何将人带到祂脚前？ 

马太福音的最后，耶稣应许祂的门徒：“我就常与你们同在，直

到世界的末了。”这是耶稣的应许：祂会一直与我们同在。那祂如今

如何在世上继续工作呢？ 

我认为是透过祂的话语、祂的圣礼和祂的教会。有人可能会说，

这些，特别是教义，只是外在的制度，并不如真正的个人与耶稣相遇

重要。但请听我说，这正是今日我们需要认真思考的议题。 

我强调的是：把人带到耶稣脚前，也就是把他们带到祂的身体，

教会当中，来到那里领受圣礼，聆听神的话语，看到圣经对耶稣真实

准确的描述。 



我不认为今日还有比主餐更贴近面对基督的属灵时刻了。在圣餐

中，我们听见祂说：“这是我的身体，这是我的血。”我们在这里唱

赞美诗、听讲道、领受圣礼，看到围绕在我们身边的圣徒，圣经称他

们为基督的身体，这身体延续自教会的历史。我们也祷告，求基督的

灵住在我们中间。 

当然，有人会质疑我讲的这些，因为这听起来就像是制度化的东

西：你要去教会、要听道、要学教义。但有些人反对这种制度化，他

们说：你需要的是与耶稣相遇。 

但你不禁要问，那与耶稣相遇到底是什么样子？ 

我要说的是：历世历代中，人们是通过来到教会、来到圣礼、来

到圣道中而遇见基督的。我们的救主如今仍旧藉着祂永恒的圣灵，将

救赎之工作在人的心中。这是透过对耶稣真实、合乎圣经的见证所成

就的。 

亲爱的弟兄姐妹，我们必须认识到，耶稣是客观真实的存在。他

不是一个主观的概念。不是“嗯，你知道，我心中的耶稣，我所相信

的耶稣”。耶稣是有客观性的。他是一个真实的人。你不能去定义他，

是他定义你。我们不能把他塑造成我们想要的样子。 

如果我们忽视了耶稣的客观性，你也许不太理解我说的客观性？

这意思是圣经中对耶稣的描述是明确的、有标准的，不是模糊猜测的。

当我们忽略圣经对耶稣的启示时，耶稣就会被扭曲成一个可供人消费、

操控和丢弃的傀儡。 

这样的人所信的基督，不再拥有神的心意，反而是带着堕落人类



的思想。我们是不是常常听见这种说法？“我相信的神是……”、

“我心中的耶稣是……”这种句式后面，往往跟着的是异端的内容。

比如“我相信的耶稣是个绅士，从不打扰人”，或者“我和他各有各

的生活，他不干涉我，我也不干涉他”。人们把耶稣定义得五花八门。 

但圣经里有一个客观明确的耶稣形象，这不是凭空猜测的结果。

如果我们的方法是人为地定义耶稣，那么，真的是人创造了神，而不

是神创造了人。 

第 31 节：甚至众人都希奇。因为看见哑吧说话，残疾的痊愈，

瘸子行走，瞎子看见，他们就归荣耀给以色列的神。 

请注意，这些人是外邦人，他们很可能对真神几乎一无所知。但

他们却开口归荣耀给以色列的神！亲爱的弟兄姊妹，耶稣所作的一切，

都是为了荣耀他在天上的父。人的一切行为，若不是为了荣耀神，都

毫无意义。耶稣不是单单医治人的身体，而是要光照人的灵魂。 

那些领受这信息的人，那些在那次聚集中荣耀以色列神的人，虽

然他们今天已经不在人世了，但他们的灵魂，若是当日真正相信并接

受了这信息，如今仍享受着与基督同在的永生。他们回望那两千年前

的医治，会明白真正重要的，不是肉身的恢复，而是那一次荣耀神、

得听救赎信息的时刻。 

而这正是马太福音 8 章 17 节所强调的，耶稣的医治是为了让人

知道他有除去罪孽的能力。马太在 8 章 17 节所引用的是以赛亚书 53

章，意思是：“他为我们的过犯受害……因他受的鞭伤我们得医治。”

这不是肤浅的肉体疗愈，而是属灵的救恩。 



顺带提一句，有些人认为这件事预表着将来千禧年里外邦人会与

以色列一同享福。但我不想多花时间在这上面，虽然我最近确实多次

批评了“时代论者”，但我还是把他们当作主内弟兄，我只是认为他

们在某些解经上是错的。 

他们一致认为，这段经文是预示外邦人在千禧年中会分享以色列

的祝福。然而，对我来说，这段经文更容易理解为：耶稣正在明确向

人们显明外邦人也包含在那普世的圣约之中。你还记得吗？神的应许

从一开始就是要祝福地上的万族（创世记 12 章 1~3 节），加拉太书

3 章 8 节也提到这应许应验于信靠基督、因信称义。 

所以我不认为这是某个遥远未来的预表，我认为耶稣是在告诉我

们：这福音的信息已经向外邦人敞开了。等我们读到马太福音 23 和

24 章时，耶稣会毫不含糊地告诉以色列人：“神的国要从你们那里

取去，赐给那结果子的外族人。” 

这就是神对那“摩西之约体制”的终结。那体制中有圣殿、祭司、

献祭等制度，现在已经结束了，而这新的国度交给了教会。虽然表达

形式不同，我们今天没有献动物、也没有人类的祭司，但我们仍需要

祭司，就是耶稣；我们仍需要血，那是在圣餐中纪念的耶稣之血，不

是未来的献祭，而是回顾十字架上已经完成的救恩。 

教会是普世的，是每一个国家、民族、语言中的子民。再没有犹

太人和希腊人的分别。耶稣在这里所做的，就是宣告这信息的普世性，

并开始祝福外邦人。 

第 32 节：耶稣叫门徒来说，我怜悯这众人，因为他们同我在这



里已经三天，也没有吃的了。我不愿意叫他们饿着回去，恐怕在路上

困乏。 

这些人跟随耶稣三天，耶稣注意到了。他看见了他们的坚持，也

看见了他们的困苦。 

亲爱的朋友，我们的救主不是冷漠无情的。他不是只追求神学高

度、忽略人群疾苦的人。无论是牧者还是信徒，都应当效法他的心肠。 

比如，作为牧师，我觉得我有责任去关心会众的属灵状态。要知

道我们的软弱与刚强，甚至在主日敬拜中观察大家是否真的在敬拜。

如果我知道你没有祷告、不爱家人、不孝敬父母，我有责任去劝诫你。

但同样的，如果你在痛苦中、有需要、有挣扎，作为长老，我们也有

责任尽力去安慰你、帮助你。 

我有时候的感觉，就像我过去做教练时的感觉一样。你知道，我

其实不太想总用运动作比喻。大家都说，自从我结婚、生了孩子以后，

我应该多用妻子孩子的例子，而不是老是拿运动说事。但你知道，圣

经里其实也常用运动来作比喻。 

我环顾四周，会觉得我们好像是一支队伍。而作为教练，我常常

看我的队员，想知道他们是否在鼓励彼此、激励彼此。是否有一个良

好的态度。是否在为团队争光而努力。 

我也会想：神如何看待我们今天的聚集？这会让祂喜悦吗？ 

坦白说，有时候我看到一些景象，让我不得不说实话。我面向大

家站着讲道，也许我该转过来看着这边，因为我们都是一个身体的一



部分。在一些路德宗教会，牧师是面向圣坛而不是会众，因为我们都

是一起敬拜神。但我还是面对大家，看到的却是倦怠。唱诗的时候，

大家的状态，嗯……老实说，不太投入。 

你知道，我能看出肢体语言的含义。有些人的样子就是：“我不

想唱”。当然啦，如果是陌生人或访客，也许是被人拉来的，不愿意

来，我可以理解。但如果是我认识的人，那我就会想，也许他们今天

很累、心里有很多事，或者昨晚家里的十周大的宝宝一直哭，他们没

怎么睡觉。 

所以我不想批评他们。但同时，我也觉得自己、我们都有责任去

“彼此劝勉、激发爱心、勉励行善”（参希伯来书 10 章 24 节）。耶

稣看着跟随他的人，是满有怜悯的。他知道他们已经跟随他三天，不

只是忠心，也身心疲惫。 

我们的救主不是没有感情的，祂是体恤我们软弱的主。正如希伯

来书 4 章 15 至 16 节所说：“因我们的大祭司并非不能体恤我们的

软弱，他也曾凡事受过试探，与我们一样；只是他没有犯罪。所有

我们只管坦然无惧地来到施恩的宝座前，为要得怜恤，蒙恩惠，作

随时的帮助。” 

朋友们，耶稣的怜悯不是那种现代政客坐在豪华车里随口讲的套

话。祂真的怜悯人。他看到人们饿了，而他自己可能也饿了，因为他

也是人。他也在旷野，他会累、会饿。 

耶稣并没有漠视人的物质需要，但他更看重的是属灵的需要，拯

救灵魂的真理。 



我们跳到马太福音第 16 章，你会看到，耶稣曾警告门徒“要防

备法利赛人和撒都该人的酵”（马太福音 16 章 6 节）。当时门徒误

会了，以为耶稣在讲没带饼的事。但耶稣纠正了他们，说： 

“你们这小信的人，为什么因为没有饼彼此议论呢？你们还不明

白吗？”（16 章 8 节） 

祂提醒他们，他曾用五个饼喂饱五千人，用七个饼喂饱四千人，

还剩下好多篮子。然后祂说的不是饼，而是教义： 

“要防备法利赛人和撒都该人的酵，这话不是指着饼说的。你们

怎么不明白呢？”（16 章 11 节） 

这段话强调了：耶稣几乎从未警告人要小心物质的缺乏，但他反

复警告人要提防错误的教导。他很看重教义！ 

可惜的是，现代人在找教会时，很少把“教义是否纯正”当作首

要考虑的事。其实这应该放在第一位！一定要找讲真理的地方！ 

有时，我甚至避免使用“教义”这个词，因为它现在好像变成一

个贬义词了。我最近还收到以前神学院寄来的一本杂志，标题竟然是

《教义是个坏词吗？》 

你不觉得这话本身就自相矛盾吗？你说教义不好，这本身就是一

种教义，你是在宣称某个关于教义的真理。所以不管你说什么，一开

口讲论耶稣，你就是在传讲教义。那你说的是对的还是假的？是误解

还是正确的？这很重要，也对耶稣来说非常重要！ 

以色列民的失败正是因为他们的宗教领袖，法利赛人和撒都该人



教导错误，耶稣不得不说：要防备他们的教训，因为那是酵。 

再看马太福音 15 章 33 至 34 节：“门徒说，我们在这野地，哪

里有这么多的饼，叫这许多人吃饱呢？耶稣说，你们有多少饼？他们

说，有七个，还有几条小鱼。” 

门徒的问题其实很耐人寻味。他们可能忘了不久前耶稣才喂饱过

五千人。也许他们以为那次是给以色列人做的神迹，这次是外邦人，

所以耶稣不会再做一次。又或者，他们只是谦卑，不想自作主张地以

为耶稣会再行神迹。 

但耶稣问他们：你们有什么？你们手里有什么？这很有意思。门

徒问：我们该拿什么喂他们？耶稣的反问是：“你们现在有多少？” 

我甚至能想象以后科学家可能会说耶稣其实用的是瞬间复制技术

来解释这个神迹，你听过这种解释吗？我曾经在棕榈泉，有次在游泳

池边听一个酒保跟两个女孩聊天，说以色列人过的不是“红海”而是

“芦苇海”。他说：“你知道，红海其实一年会干一次水，到时候水

只剩几英寸深，他们就可以走过去了。”然后那些女生都被他说服了，

他长得也还挺帅，有点像汤姆·克鲁斯那种类型。 

我就问他：“那我问你一个问题，六英寸深的水是怎么把整个埃

及军队都淹死的呢？”他说：“呃，我想我并不真的相信那件事。”

我说：“哦，那你一开始就直接说你不信不就好了嘛。” 

人们总是喜欢用自然解释来解释圣经里的神迹。我不认为会有人

真的说耶稣是在克隆鱼和饼。当然，如果那真是个神迹，他为什么还

需要几条鱼和几个饼呢？他不是可以无中生有吗？可能这本身就是一



个教育过程，有所寓意。 

亲爱的朋友们，我们看到神似乎常常选择使用人的才干、能力和

所拥有的东西，哪怕在人看来很微不足道，来完成他圣洁的旨意。这

就是神的作为方式。所以我们要将自己献上。你手上只有七条鱼、几

个饼？那就把它们献上吧。 

诗篇 37 篇 16～17 节说：“一个义人所有的虽少，强过许多恶

人的富余。因为恶人的膀臂，必被折断。但耶和华是扶持义人。” 

我们要认清自己所拥有的，其实正是神赐给我们的。不多不少，

刚刚好。我们被呼召是要用这些来荣耀神，而不是觉得自己拥有的不

够、太小或太无用。七条鱼、几个饼对两万人来说确实很渺小，但耶

稣显然就是决定使用这些。 

接着是第 35 节：“他就吩咐众人坐在地上。” 你看，这节经文

可能看起来只是过渡，没什么特别的。但我读经时会试着把自己放进

去，想象我当时在那里。如果我是个以色列人，我就尽量带着旧约的

背景去理解耶稣的话和行动，因为以色列人对旧约很熟；如果是外邦

人，那就可能不了解那么多旧约背景。 

设想一下，我是跟随耶稣的人，我朋友刚刚被医治了，现在耶稣

吩咐大家坐下。我会怎么做？我觉得我一定会坐下吧。他医好了我所

有的朋友，他展现出他的爱、恩典、怜悯与大能，然后他说：“坐

下。”你说，我怎么会不坐下呢？ 

朋友们，当我们亲身经历过他的恩典和慈爱后，要顺服他其实是

件很自然、很容易的事。这也是为什么我觉得福音要不断被传讲。有



时候我们好像觉得福音只是给不信的人听的，而信徒就只需要听律法。

但离开了福音，律法只是带来死亡的仆役。但当我们的眼睛被打开，

看见了神爱的能力、恩典与怜悯时，我们对神的律法就会自然地甘心

顺服。 

诗篇 119 篇 103～104 节说：“你的言语，在我上膛何等甘美。

在我口中比蜜更甜。我藉着你的训词，得以明白。所以我恨一切的

假道。” 

朋友们，每一个人在神面前都是有责任的。因为神把他的阳光、

雨水、忍耐和供应都赐给了全人类。正如使徒所说的，这样的恩慈原

是要领人悔改。 

你明白我想说什么了吗？耶稣在那里，他医治了他们所有的人，

然后他说“坐下”，大家就坐下了，因为他们亲眼看见了神的良善。 

当然，可能在这两万人中，也有些人没有坐下。他们心里可能想：

“我看到了，我知道这是神的恩典和怜悯，但我还是决定不听他的。” 

保罗在罗马书中似乎说明了一点：普天下的人都该为自己的不信

负责任，因为所有人都经历了普遍恩典，就像耶稣说的，雨落在义人

也落在恶人身上。 

我们知道天上有一位神，至少我们知道他对我们很有耐心。想想

看，全人类中，有多少人不是早就该被神审判了？我们能活到现在，

就是神忍耐的明证。 

保罗在罗马书第 2 章说，这样的忍耐应该感动我们悔改。耶稣本



来也可以直接让那些食物出现在他们口袋里，但他选择不仅喂饱他们，

也教导他们。他不是只发东西，他的医治和能力里包含着爱与教导。 

第 36 节：“拿着这七个饼和几条鱼，祝谢了，掰开，递给门徒。

门徒又递给众人。” 

耶稣祝谢，就像我前面提到的，他自己可能也饿了。但他看到了

大家的需要，仍然感谢天上的父。我们自己也要努力在内心和家庭中

培养感恩的心，对孩子们也是如此。 

在我们家，我们至少每天睡前和吃饭前都会祷告，有时也会额外

祷告。但我不知你是否有同感，有时当我为食物祷告感谢神时，心里

其实是在求神让我有感恩的心。我感觉我没有我该有的那么感恩。对

我来说，更大的祷告不是感谢，而是求你帮助我有感恩的心。有时候

我嘴上说着感谢，其实心里却没有真的那么感恩。 

你可能不信，但我真的从来没缺过一顿饭。我们尽力去感恩。我

小时候家境贫困，有些事我现在特别容易感恩。比如我现在带孩子去

买一条新短裤，他居然还嫌弃颜色，我心里想：“我们小时候哪有得

挑颜色，能穿上衣服就不错了！”我小时候的衣服全是捡来的，所以

现在我有点感恩那种物质富足。可是我的孩子们现在的生活条件却跟

我那时候不一样。我努力想教他们学会感恩，这其实挺难的，需要一

点智慧。 

耶稣祝谢了，然后擘开饼。我总觉得这也预表了他身体的擘开。

等一下我们在领圣餐时会读哥林多前书 11 章 24 节，“这是我的身体，

为你们舍的”，那里的“擘开”是同一个词。我想那时的门徒听到这



个词时，应该也意识到，这饼不只是象征食物，也象征耶稣的身体。 

接着，他把饼交给门徒，门徒再分给众人。朋友们，我们要明白，

神祝福的方式，往往是通过那些愿意顺服、愿意被神使用的人而来。 

你知道吗，就像耶稣说的，“你们中间有谁……”，你们说，好

吧，把这个分发出去。但他其实不需要他们这么做。他可以自己发下

去，就像天降的吗哪一样。他并不需要他们去分发。 

我要告诉你一件事：任何能用七个小饼和几条鱼喂饱两万人的人，

其实根本不需要别人帮他分发。耶稣完全可以亲自让这些食物降下，

就像吗哪一样。但神所选择赐福给人的方式，是通过人。我甚至可以

说，有 99%的时候，神是通过人来赐福的。 

第 37 节：“众人都吃，并且吃饱了；收拾剩下的零碎，装满了

七个筐子。” 

神的供应，从来都不是吝啬的。大家都吃饱了。 

以弗所书一开头就告诉我们，神在基督里曾将天上各样属灵的福

气赐给我们。我们被装满了，装满了在基督里的各样福气。那种满，

是天堂所有祝福所能承载的满。 

看来，真正的问题并不是神的祝福不够，而是我们缺乏属灵的眼

光，无法真正欣赏、领受那些在基督里早已成就的恩典。而这，正是

我们一生要追求、不断学习的。 

我们来到这里敬拜神，也来到这里学习真理。但我们不是来教会

向神争取更多爱的。你无法让神更爱你。这不是我们可以做到的。我



们不能让神比现在更爱我们了，因为他已经爱我们，超过我们能想象

的一切。 

在学习和领悟方面，我们需要明白的是：我们要学会欣赏那已经

是神的、已经藉着基督十字架所成就的一切。我们无法再加添什么。

我们唯一能做的，就是不断地去认识、去领悟已经属于我们的祝福。 

保罗的祷告之所以动人，是因为他不是求神更爱我们，而是求我

们能明白神的爱。这往往是最难突破的障碍，因为我们的旧人仍在作

祟，影响着我们的思想方式。 

接下来在第 16 章，我们将读到耶稣与犹太宗教领袖之间的激烈

对抗，在马太福音中，这场对抗只会愈演愈烈。 

我现在要做一件我平常在讲道中几乎从不做的事。我并不想随便

解读数字，我也不想逾越圣经所启示的范围。如果我不认为这解读是

合乎圣经与神学的，我不会这样做。但我现在想小心地冒个险，我会

先说明这是我的推测，请你们自己分辨。 

我想谈谈耶稣喂饱五千人与喂饱四千人时，那些剩下的“篮子”

有什么意义。 

耶稣喂饱五千人的时候，剩下十二个篮子。喂饱四千人的时候，

剩下的是七个大篮子，而且是不同类型的篮子。这种七个篮子，是装

保罗从窗户放下去那种像人大小的大篮子，比之前提到的篮子更大。 

十二这个数字，在圣经中会让人联想到什么？当然是以色列的十

二个支派。所以耶稣喂饱五千人（多是以色列人）后，剩下十二个篮



子，可能象征着对以色列全体的完全供应。 

但喂饱四千人（多是外邦人）之后，剩下七个大篮子，“七”在

圣经中是个特别的数字。比如彼得问耶稣：“弟兄得罪我，我要饶恕

他几次？七次可以吗？”七是完全、完美、丰满的数字。 

所以，喂饱外邦人后剩下七个大篮子，也许象征着基督的祝福要

扩展到全人类。不只是以色列，而是万民。 

我不能断言福音书作者是否真的有这样的意图，但我确实相信，

基督的祝福与他的国度，已经并且正在大有能力地扩展。这种扩展，

是通过那些愿意接受、吃饱、并将属灵的粮食分给别人的人来实现的。 

约翰福音第 6 章 52 至 58 节中这样记载：“犹太人彼此争论说，

这个人怎能把他的肉，给我们吃呢？耶稣说，我实实在在地告诉你

们，你们若不吃人子的肉，不喝人子的血，就没有生命在你们里面。

吃我肉，喝我血的人就有永生。在末日我要叫他复活。我的肉真是

可吃的，我的血真是可喝的。吃我肉喝我血的人，常在我里面，我

也常在他里面。永活的父怎样差我来，我又因父活着，照样，吃我

肉的人，也要因我活着。这就是从天上降下来的粮。吃这粮的人，

就永远活着，不象你们的祖宗吃过吗哪，还是死了。” 

我们一起祷告： 

天父，我们祈求你让我们真正明白，耶稣就是生命的粮。我们祈

求你帮助我们，不要吝啬你赐下给我们的属灵财富，让我们明白你呼

召我们做你恩典的好管家。 



主啊，愿你赐我们属灵的眼光，让我们看到朋友与邻舍的需要，

把他们带到耶稣的脚前，使他们得怜悯，得着灵魂的医治。 

我们为你的国度祷告，愿你的国度继续扩展，临到万国万民，愿

你在世人的心中大有能力地运行。 

最重要的是，我们祈求，耶稣基督被高举，使万人归向他，好叫

一切荣耀归于父神。 

我们奉主耶稣的名祷告，阿们。 


