
healingwings.net 

马太福音系列讲道 68 

我要建造我的教会（三） 
马太福音 16 章 18～20 节 

维保罗牧师 2006 年 10 月 15 日 

翻译：甘晓春 2025 年 6 月 4日 

 

今天早上的讲道经文出自马太福音第 16 章 18 至 20 节： 

“我还告诉你，你是彼得，我要把我的教会建造在这磐石上，

阴间的权柄，不能胜过他。我要把天国的钥匙给你。凡你在地上所

捆绑的，在天上也要捆绑。凡你在地上所释放的，在天上也要释放。

当下，耶稣嘱咐门徒，不可对人说他是基督。” 

我们一起来祷告： 

天父，我们恳求祢帮助我们明白教会的角色、教会的根基、教会

的使命与权柄。基督说他要建造教会，愿我们作为祢的身体，也就是

基督的身体，能合宜地运作，使我们得到喂养、得着鼓励、领受教导。

愿那活水常常浇灌我们，使我们深深认识我们的救主，也认识天上的

父。我们祷告，愿祢藉着祢的道和圣灵教导我们这些事，奉我们救主

耶稣基督的名，阿们。 

在我决定去中国宣教之后，我才得知中国地下教会的一些牧者对

我来访持有某种程度的保留。那时我已订机票，课程也准备好了，正

https://healingwings.net/


要登机的时候，我才听说他们其实对我的到来并不是特别欢迎。后来

我才松了一口气，因为问题不在于我这个人，而是他们对任何来自西

方的牧师都有疑虑。 

你看，随着中国政府对福音的容忍度逐渐上升，中国的信徒们开

始接触来自美国的教会，而最早打入中国的，往往是资金最雄厚、最

具人气、充满电视布道风格的超级教会。 

这些曾经受逼迫、我们日夜为之祷告的中国信徒，其中很多人甚

至坐过牢，如今却面对着一种完全不同的教会景象：敬拜变成了一场

表演，教会领袖被当作名人，衡量成功靠的是数据，所谓的得救只是

一时感动走上前台的举动，而传福音却空洞无赎罪的核心。教会的运

作仿佛商业市场，依赖市场调研、吸引顾客、迎合消费心理，完全偏

离了福音本质。 

我不确定这些中国弟兄是否完全明白教会在结构、角色和规范上

的正确形态，但我可以肯定，他们非常确信，他们从西方所看到的，

是错的，至少在他们对圣经的理解上是错的。 

让我告诉你，我亲眼看到他们是多么熟悉圣经。虽然他们没有系

统神学、没有信条传承、也缺乏教会历史，但他们知道圣经。他们不

是国家教会的一部分，而是那些说“我们不愿受政府控制”的人，自

主聚会、在地下敬拜。 

当他们看见从西方来的教会形式，他们的判断是：西方已经妥协

了。至少从他们读经的角度来看是这样。 

我们正在探讨这段经文中所激发的四个问题： 



• 教会的根基是什么？ 

• 教会的期待是什么？ 

• 教会的角色是什么？ 

• 教会的权柄是什么？ 

今天我们将回答最后两个问题，并完成这一系列讲道。 

我们之前已经讨论了教会的根基。我们思考了彼得在何种意义上

是那“磐石”，基督要在其上建立教会。总结来说，教会的根基是耶

稣基督本身，他通过使徒和先知的教导、透过圣经无误地呈现出来。

当教会失去这个根基时，也就失去了基督。正如耶稣所教导的，那房

子将大大地倒塌。 

我必须指出，西方福音派当中，对“内心中的基督”的情感化强

调，其实可能带来很大危险，这种强调容易与肉体的满足混淆，取代

圣经中真实的基督。 

我们应当定睛仰望耶稣，那位坐在父神右边、在圣经中被启示的

耶稣。然而我们常常转向内省，自问“我心中的耶稣如何”，这会带

来很大的混乱。 

接着我们也谈到了教会的期待。这里的期待并非指行为规范或职

能分配，而是指基督通过教会所要成就的目的。 

我们的结论是：基督借着他的权柄、借着福音的传讲、借着圣灵

的大能，要透过教会显明自己，战胜邪恶，拯救世界。换句话说，教



会是耶稣改变世界的器皿。 

那些畅销的末世预言小说和作者，或许无意中削弱了基督徒原该

有的积极心态和行动，他们塑造了一种悲观的基督教图景，教会冷淡，

敌基督掌权，人类无可奈何。可事实上，真正要拯救世界的，是基督

的教会；掌权的，是基督，而非敌基督。 

亲爱的朋友们，我实在无法用言语形容基督建造教会这一主题的

重要性。 

我不知道你对这个题目有多大兴趣，也许你觉得教会的讨论很平

常，或者没什么吸引力。但我真心想强调：这件事极其重要。神学中

对教会的研究有个正式名词，叫“教会论”（ecclesiology），而圣

经中对其有极为丰富的启示。 

但遗憾的是，关于教会的根基、期待、角色和权柄这些内容，往

往是现代基督徒最忽略的领域。我们不太把教会当作重要的事来思考。

但我真心希望，借着这三篇讲道，我们能意识到：若我们轻看基督的

教会，若我们贬低它在信徒生活中的角色和重要性，不只个人会受损，

整个文化也会深受其害。 

我们必须明白，这三节经文及其带来的属灵意义，一旦被误解或

忽视，将带来深远影响。 

今天我们要探讨的是“教会的角色”与“教会的权柄”，也就是

教会要如何完成基督所托付的使命。换句话说，我们可以这样问：

“基督如何借着教会完成他的使命？” 



记得耶稣说：“我要把我的教会建造在这磐石上。”好，那么他

怎么建造呢？我们如何在其中扮演恰当的角色？ 

显然，这关乎“人”。当耶稣说“我要建造我的教会”时，他不

是一个承包商要建座新堂，耶稣说的“教会”，是“我们”，是

“人”。 

那么，教会被呼召成为什么？又不该成为什么？为了成为基督手

中救赎的器皿，教会应当如何自处？ 

我认为，引发这个问题的，是第 19 节：“我要把天国的钥匙给

你。凡你在地上所捆绑的，在天上也要捆绑。凡你在地上所释放的，

在天上也要释放。”这话是什么意思？耶稣在讲什么？教会的角色究

竟是什么？ 

简单来说，教会的角色就是：忠实并负责任地使用基督赐予的

“钥匙”。那么，“钥匙”是什么意思？ 

记住，我们现在谈的，是我们正在参与的这个“地方教会”。我

们不是谈“普世教会”或“看不见的教会”，而是有牧师、有长老、

有执事、有成员、每主日聚集的这群人。 

耶稣似乎在说：钥匙已经交在这群人手中。那么，这是什么意思？

这些钥匙到底象征什么？ 

耶稣教导说，那建立在使徒和先知根基上的教会，就是圣经中所

启示的那位耶稣所建立的教会。我们这里所说的“根基”，就是指圣

经。 



教会被赐予了“天国的钥匙”。 如果我们继续沿用这个比喻，

那教会，也就是我们现在正在参与的这一聚会，就被呼召，要“打开

大门”，好让人们被邀请进入天国。主说：“我把天国的钥匙给你

们。” 

所以，教会的职责是要“敞开大门”，欢迎人们进入天国，或者

在某种意义上，将那些拒绝基督的人排除在外。 

简言之，教会是神在这个堕落世界中，用来传扬耶稣和祂国度的

外在、有形的器皿。 

我们今天早上已经说过，或者我现在要再说一遍，我们会一再地

重复这件事，教会之所以有意义、之所以有价值，完全取决于我们是

否在传扬“基督并祂钉十字架”的信息。 

如果我们没有在做这件事，那就不如回家看球赛，或者去读本励

志书、干点别的事情好了。 

教会存在的意义，只在于它是否在传讲基督，并祂钉十字架。 

为了避免我们把教会看得过高，我们必须立刻指出：教会只有在

忠实呈现圣经中那位耶稣的时候，才真正拥有这里所说的“钥匙”。 

因为圣经的其他地方也启示过，真正拥有钥匙的是耶稣自己，请

记住这点：启示录 1 章 18 节和 3 章 7 节清楚地说，钥匙在耶稣手中。 

然而在这里我们又读到教会被赐予了钥匙。所以，合乎逻辑的结

论就是：教会只有在呈现那位“拥有钥匙的耶稣”时，才真正拥有

“天国的钥匙”。 



还记得那个电影《星际之门》吗？故事里有一座金字塔，大概是

在埃及。他们进入金字塔之后，发现里面有一个巨大的圆形装置，它

能把人传送到另一个维度或另一个世界。 

在这个比喻中，“门”就是基督，这不正合适吗？主说“我就是

门”。那门就是基督。而教会呢，就是那座“金字塔”，是这“门”

所在的位置。所以，教会只有在真正呈现“这门”，也就是基督的时

候，才拥有“天国的钥匙”。 

我曾遇到过一个女士，她说她是走在街上，看见地上的一个十字

架的影子，然后她心中深受感动，就信了耶稣。我不怀疑她的经历。

她当时抬头一看，发现那是一个电线杆的影子。 

但问题是：她怎么会知道“十字架”意味着救恩，或者代表基督

呢？ 

你可能会说：“那是因为圣经。”那圣经又是如何一代一代地传

递下来的呢？是通过教会。神拣选教会作为祂向人类启示自己、启示

祂儿子的管道，一代一代地传承下去，圣经对此讲得十分明确。 

我要特别指出这一点，是为了避免我们像某些宗派那样，把教会

看得太高，譬如天主教在某种程度上认为教会具有“无误性”。 

我们必须警醒：耶稣曾经说过，一些曾属于神家、属于教会的机

构，后来却变成了“撒但的会堂”（启示录 3 章 9 节）。 

也就是说，那些曾拥有天国钥匙的群体，如果他们偏离了圣经中

那位基督、偏离了那磐石和根基，他们就可能堕落到一个地步，被主



称为“撒但的会堂”。 

加尔文对此有很好的解释。他说：“我们知道，生命之门（指基

督）惟有借着神的话语才能向我们敞开。因此，那钥匙便象征性地放

在了传道人手中。” 

也就是说，只有当神的话语的传道人准确地呈现圣经中的基督，

他们和他们所服事的教会才算是正当地使用天国的钥匙。 

那我们这个教会是如何努力实践这一点，来忠实地使用主所托付

的钥匙呢？ 

让我简要说明一下我们在主日崇拜中的安排： 

 当我们用圣经经文开始敬拜时，我们是在聆听神亲口说的话

语，这是使用钥匙的安全方式。 

 当我们认罪时，我们是在承认神在圣经中对我们所说的一切

（参见罗马书 3 章 9～18 节）。 

 当我们呼求耶稣的名时，我们是在承认神唯一的救恩之路，

祂差遣儿子来拯救我们脱离罪和审判（约翰福音 14 章 6

节）。 

 当我们歌唱时，我们是在赞美神把我们从黑暗中呼召出来，

进入祂奇妙的光明（诗篇 13 篇 6 节）。 

 当我们共同宣认信仰时，我们是在集体地表达我们对祂律法

和真理的忠诚，以及对祂恩典的依靠（历代志下 5 章 13

节）。 

 当我们奉献时，我们是在用我们的财物尊荣耶和华（箴言 3



章 9 节）。 

 当我们祷告时，我们是顺服地将祈求带到神面前，并寻求祂

的智慧（马太福音 7 章；雅各书 1 章 5 节）。 

 当讲道时，讲道的目的就是要使神话语的意义清楚明白地传

达出来（尼希米记 8 章 8 节）。 

 当我们领圣餐时，这是基督设立的圣礼，是祂恩典特别的途

径，用来使我们记念祂的身体为我们舍、宝血为我们流。 

 而在结束的祝福中，那是神赐给祂百姓的恩言，使我们知道：

藉着基督，我们得着祂的喜悦，可以平安离去。 

弟兄姐妹们，正是这顺从神话语的教会，才能忠实地为罪人开启

天国之门。教会必须竭力追求成为圣经所描述的真教会。 

我们也承认，没有一个教会是完美的。“OPC”可不是“Only 

Perfect Church”的缩写。我们只能说，教会之存在，本就是“所传

愚拙的信息”，神使用的，也常常不是世人眼中聪明的人。 

我们深深倚靠神的恩典。而若我们要真正依靠神的恩典，那这恩

典就必须反复不断地被传讲出来。 

就像 Dan 曾经说得非常好的一点：我们人是健忘的，会偏离正道，

因此我们必须每周、每周、每周地被提醒：提醒我们应当怎样行，这

是律法；提醒我们应当信靠谁、应当信什么，这是恩典。 

我祷告，愿神藉着这些教导，使我们对教会有一个崇高而正确的

认识，而不是陷入“教会崇拜”（Churchianity）的陷阱。 

我并不是在讲“教会主义”，而是在呼吁我们认识：教会应当是



怎样的，神是如何使用它的，而我们应当如何敬重它。 

如果教会真的是人与神之间因耶稣而有的联合，那么，我们作为

牧师、长老、执事，就更应当殷勤不懈地传扬那纯正无伪的福音。而

作为会众、作为信徒的我们，现在我是在对我们所有人说，也更应当

带着敬畏之心来到聚会中，为失丧的灵魂怀有迫切的关怀。我们要把

那些迷失的人带到这生命之泉的绿洲，叫他们得着主的活水；我们要

带着饥渴的朋友来听见基督的信息，好叫那“天国的钥匙”能为他们

打开天国的大门。 

最后，我要告诉你们，这份责任是彼此的： 

作为牧者，有责任忠实又敬畏地管理主所托付的恩典（帖撒罗尼

迦前书 2 章 4节）； 

作为信徒，也有责任远离那些“专说人爱听的话”的人（提摩太

后书 4 章 3 节）。 

我们看到异端填满整个体育馆时，我们的心应该感到忧伤。当你

打开电视，看到成千上万的人在听异端的讲道，或者是些偏离正道的

教导，这对我们文化的走向而言，是个糟糕的迹象。 

这也让我想到我的中国弟兄们，他们所接触到的正是这些东西。 

总而言之，那努力传扬圣经中之耶稣的教会，就是在向人敞开天

国之门。 

这就是总结。教会崇拜中的一切，都应当朝着这个方向，持续地

把我们的思想和心灵，引向耶稣的降生、生活、受死、复活与升天，



努力去明白并宣讲这位救主和他所成就的救赎工作的价值。 

基督徒也应当，正如希伯来书所说，定睛仰望耶稣，祂是我们信

心的创始成终者。 

我认为，这就是“正确使用天国的钥匙”的意义。 

但“捆绑与释放”又是什么意思？我们该如何理解这份权柄？ 

即便教会本身并不是神与人之间的中保，它的价值也只在于它所

传扬的是“圣经中的基督”，然而它所被赋予的“捆绑与释放”的权

柄，仍然必须被极其严肃地对待。 

耶稣教导说，在马太福音第 18 章中我们看到，一个人若不能正

确地回应教会的管教，就应当被视为不信者。你可以去查那段经文，

耶稣讲到：先是个人劝戒，再带一两个人一同劝戒，接着告诉教会，

若他仍不听，就“看他像外邦人和税吏一样”。 

也就是说，对教会的劝诫若没有合适回应，教会就应视这人如同

未信者。 

当然，耶稣说的是“他如同未信者，不是说他确实就是不信者。

我们有认知的限度，我们不能看透人的重生与否，唯有神知道人的心。 

比如，虔诚的天主教徒必须相信马丁·路德现在正在地狱中。为

什么？因为教会曾把他革除教籍，而他也没有悔改。如果你是天主教

徒，就会听从教会的裁决。因此，按他们的理解，路德应当被视为外

邦人和税吏。 



我不同意，我认为路德是对的，这也是我作为一个新教徒的立场。 

但今天许多人判断一个人是否得救的方法，是非常不合圣经、也

不负责任的。比如，很多人只要看到某人曾经决志祷告过，或走上台

接受呼召，就断定那人得救了。但圣经教导我们，我们应当关心别人

的灵魂。 

耶稣教导我们：一个人若拒绝教会的劝诫，应被视为局外人。一

个人若信主，便应成为教会的一份子。若他行为不当，应接受教会的

劝导。若不回应劝导，就应视之为未信之人。 

我们仍然不能确定他是否真正得救，但这才是圣经所提供的评估

方式。不是看他是不是人很好，也不是他是否曾经有过宗教经历。 

现在我们来理解“捆绑与释放”。 

“捆绑”这个词的希腊文含义是“捆住”，常用于“囚禁”或

“用锁链捆绑”（见《使徒行传》22:5）。 

“释放”的词根意思是“松开、解脱”，在路加福音 13 章 16 节

中，耶稣医治那妇人，说她“被释放”了。 

耶稣在这里的意思是，教会在地上所捆绑的，在天上也被捆绑；

教会在地上所释放的，在天上也被释放。 

但这还不止如此。 

耶稣所用的动词时态是非常强调性的，你在普通的圣经译本中可

能看不到这一点，除非你看的是《青年直译本》或《扩展译本》。 



耶稣原文中说的是：“你们在地上所捆绑的，天上早已捆绑；你

们在地上所释放的，天上早已释放。” 

这是希腊文的完成时态（perfect tense），表示“已经完成”

的事。也就是说，教会是在实现神已经预定要发生的事情。 

耶稣的意思是：神已经有了永恒的旨意，而教会是执行、落实这

些旨意的器皿，是在历史中完成神所决定之事的工具。 

这让我感到敬畏，我们作为教会所做的一切、所说的一切、我们

的聚会、我们的服事，都如此严肃与重大。在这一切当中，神正在运

行着祂的旨意。 

因此我们可以总结说：神决意要借着忠于圣经的教会来显明祂自

己（见哥林多前书 15 章 2 节）。 

人们对“圣经所启示的基督”的回应，要么使他们在罪中被捆绑

至死，要么借着神的恩典得以释放、进入永生。 

教会拥有天国的钥匙。教会若忠实传讲圣经中的基督，人们对这

位基督的回应，就决定了他们是被捆绑还是得释放。 

保罗在哥林多后书 2 章 14～16 节中写道：“感谢神，常率领我

们在基督里夸胜，并藉着我们在各处显扬那因认识基督而有的香气。

因为我们在神面前，无论在得救的人身上，或灭亡的人身上，都有

基督馨香之气。在这等人，就作了死的香气叫他死。在那等人，就

作了活的香气叫他活。” 

换句话说，保罗说：我们出去传扬基督，就像是散发香气的人一



样，是基督知识的香气。 

在神眼中，这是馨香的气味，但在人看来却不同：有些人觉得这

是“死亡的气味”（因他们拒绝），有些人则觉得这是“生命的气味”

（因他们接受）。但不论人如何回应，这对神来说都是馨香的，这应

当是我们最大的关切。 

我们祷告求神悦纳我们的敬拜与服事，使我们的敬拜、讲道、传

扬、生活，都成为祂眼中的善事、祂鼻中的香气。 

有一次我在一个弟兄退修会讲道时谈到神的主权，一个医生举手

发问，他提到了一些例子，最后问我：“你是说，福音并不总是好消

息？”我回答说：“对某些人来说，福音确实是死亡的香气。”这是

圣经所教导的，我们必须承认这一点。 

对那些将福音视为死亡之香的人来说，忠实传讲的福音反倒将他

们捆绑在死亡中。他们对救赎信息的负面与不忠实的回应，使他们被

缠绕在属灵的捆锁里。 

接着使徒保罗似乎预见到基督教会将会被曲解和扭曲，于是在哥

林多后书 2 章 16 节末至 17 节继续写道：“这事谁能当得起呢？我

们不像那许多人，为利混乱神的道。乃是由于诚实，由于神，在神

面前凭着基督讲道。” 

保罗知道有人在兜售神的道。今天我们也确实看到这种现象——

兜售基督的道。可能这是最可怕的一种“妄称耶和华你神的名”。 

朋友们，这对我来说是困难的事。我阅读这些内容，研读神的道，



然后尽可能将几十页的内容压缩浓缩，再带给你们，这也是我讲道的

目标之一，让你们能听懂。但有时我读到的一些内容实在是太深刻、

太优美，以至于我觉得自己无法说得更好了。 

所以我现在要读给你们听的是加尔文写的一段话，因为我找不到

比这更有力的表达方式。他写道：“基督因此宣告，借着福音的传讲，

在地上就已经显明了神在天上的审判。得生命或定死亡的确据，不可

能从其他任何来源获得。这是极大的荣耀，我们成为神的使者，将救

恩的确据带给世人。福音之所以如此尊贵，是因为它被称为神人与人

之间彼此和好的使者（哥林多后书 5:20）。简言之，对敬虔之人来

说，这是一种奇妙的安慰，知道由一个卑微凡人带来的救恩信息，竟

在神面前得到了确立。同时，让不敬虔之人尽管讥笑，他们终有一日

会明白，神借着人的口向他们所发出的警告，是何等真实而严肃。最

后，愿虔诚的教导者靠着这确据，鼓励自己也鼓励他人，勇敢地捍卫

神那赐人生命的恩典；同时，也要毫不退缩地向那些顽梗轻视真理的

人发出严厉的警告。” 

朋友们，这段经文对许多基督徒常有的“教会成员资格只是可选

项”的态度，有什么回应呢？ 

我说的“教会成员资格”，不是特指某个具体的教会制度。我们

教会下周也有入会课程，大多数情况下我们是很简单直接的。有些教

会制度复杂，但不论形式如何，关键是我们要问：圣经怎么说？ 

在希伯来书 13 章 17 节里写道：“你们要依从那些引导你们的，

并且顺服；因他们为你们的灵魂时刻儆醒，好像那将来交账的人。



你们要使他们交的时候有快乐，不至忧愁；若忧愁就与你们无益

了。” 

那么，一个否认或贬低教会成员重要性的基督徒，要如何遵守这

条命令呢？要如何顺服那些引导你们的呢？ 

我们曾经处理一位姊妹的教会纪律问题。她离开了我们教会，去

了橙县一间大型教会。我打电话给那里的牧师，他告诉我他们没有教

会成员制度，也不实行教会纪律。他是个非常友善的人，圣经也熟，

是位有 17 年经验的牧师。我问他：“你知道希伯来书 13 章 17 节那

段话吧？”他说：“知道。”我又问：“那你知道你要为那些人的灵

魂交账吗？”他沉默了一下说：“这是个好问题。” 

他是个谦和的好人，但他从未认真面对这个问题，因为他所处的

环境让他认为教会成员资格是多余的。 

我又提到马太福音 18 章、哥林多前书 5 章、提摩太后书等，这

些地方都谈到教会如何对付不悔改的罪人。他说：“如果我们看到有

人做了那种事，我们会找他们谈，劝他们停止；若不听，就请他们离

开教会。” 

我说：“那你其实是实行教会纪律的啊。” 

他说：“好像是这样，只是没有很系统罢了。” 

重点就在这里，圣经中确实存在这种制度。只是若你做得模糊、

含糊不清，大家都不知道到底发生了什么，所以我们需要一个清晰的

制度，这样才不会出问题。 



多年以前我们教会还在过渡时期时，我们原是四方福音派

（Foursquare）的一个植堂，后来加入了正统长老会（OPC）。这转

变听起来可能像“猴子进化成人”一样荒谬，但这是我们愿意顺服基

督牧养命令的过程。 

当我们开始实行教会成员制度时，有一些看似成熟的基督徒嘲笑

我们。他们把入会表格故意留在我办公桌上，摆明不屑一顾。他们就

这样离开了教会。 

我们并没有辖制神的群羊，并没有人批评长老专横或不合圣经。

他们离开的唯一合理解释，要么是对教会成员制度无知，要么就是反

感。 

我想大概是无知吧。他们是好人、成熟的人，但没等到我讲这篇

道的信息。他们一听我们要有礼仪（liturgy），就说：“这是我小

时候逃离的那种教会，我不要再经历一次。” 

我不是想用这些负面例子来让大家沮丧。我不是个消极的人，我

性格很好，也很喜欢开派对，但我必须指出：今天在当代西方福音派

中，有一种属灵贫血正在蔓延。这种对教会轻视、对教会成员制度的

忽略，正在影响我爱的人、我周围的文化，也会影响我们的下一代。 

今天，教会在许多基督徒心中，充其量只是个“不错的主意”，

最糟则是“可有可无的选项”。 

让我告诉你一件事，当我第一次读到它时，我真是震惊不已。这

话写在《威斯敏斯特信条》里，它这样说，看看你会不会也感到震惊： 



“可见的教会，就是主耶稣基督的国度，是神的家，离开它，就

没有通常得救的可能。” 

请容我说一句：我得救是靠着一本有十六页的小册子，我当时可

没进教会！我手上只有那本小册子。看起来有太多种不同的方式人会

得救了！可是我读到信条这句话，它竟说：“离开教会就没有通常得

救的可能。” 

这是什么意思？它的意思是，若离开了“可见的教会”（也就是

我们现在所参与的，包括牧师、长老、执事等的教会制度），就没有

“通常的”得救可能。信条在这里特别加上“通常”这个词，无疑是

因为我们承认在某些特殊环境下，神可以施行非凡的恩典，使人得救，

例如婴儿、或智力受限之人。但亲爱的弟兄姊妹，那些非凡的情况，

应当交给神，我们不该主动去寻求非凡的方式。 

若基督徒有意避开神所设立的普通方式，转向那些非典型甚至可

以说是不合圣经的方式，他们其实是在从事一件极其危险的事情。 

我最近在家中进行一些装修，他们需要拆除一面位于车库的墙，

于是临时搭起一面假墙支撑住整座房子。我看着那些歪斜的木头撑在

那儿，就想：我的卧室就在这上头，我会不会半夜醒来就掉到车库里

啊？感谢主，它最后没有出事。但没有人会认为这种墙可以作为永久

的墙体。真正稳固的，是建筑师亲手设计的那面墙。临时墙撑不过一

阵轻风，更何况主耶稣所说的风暴和洪水？ 

当我们弃绝教会，也就是神所设立的正常渠道，而去依赖那些临

时搭建的支撑结构时，我们就是在建造一个必定会坍塌的房子。诸如



基督徒大会、书店、广播电视节目、小组聚会、属灵营会、教会以外

的机构组织、甚至属灵操练，这些也许能在某种程度上帮助信徒成圣，

但它们不是教会。 

如今，人们常用一大堆属灵行为来解释自己不参加教会的理由：

“是啊，我最近没去教会，但我每天祷告、在家读经、我们还有家庭

查经……”但这仍然不是教会。 

最后，我要问：教会的独特角色到底是什么？ 

在我们已经认定“教会是建立在对基督的正确宣讲之上”的前提

下，教会的角色就是要宣告、传扬、宣讲，以权柄传讲人对基督的回

应所带来的祝福与咒诅，也就是捆绑与释放。但教会不只是一个远距

离、冷冰冰地发出声音的扩音器，不像前面提到的那些“非典型”渠

道，它必须是一个亲密、深入、贴身牧养的群体。而且我们很快也会

看到，如果教会缺乏纪律，就完全无法忠实地履行这个角色。 

基督的话语是有权柄的，它的权柄是永远长存的。 

主耶稣在约翰福音 12 章 48 节说：“弃绝我不领受我话的人，有

审判他的。就是我所讲的道，在末日要审判他。”我们今日手中的圣

经，就是这道，真理的话语。作为教会，我们肩负着传讲这道的责任，

知道这道会审判我们，也会救赎我们。正如红海分开一样，它或是拯

救之路，或是灭亡之路。 

我们刚才读到的经文再次显明：耶稣把自己与祂的话语视为一体。

祂将这道完全、无误地交托于使徒，而我们今天手中持有的圣经，就

是这永恒的道。教会必须忠实地、不退缩地，带着圣经所赋予的权柄，



去宣讲耶稣的名、耶稣的工作、耶稣的话语和耶稣自己。 

亲爱的弟兄姊妹，作为基督教会的一员，我们必须承担起神所赐

给我们的责任：忠实地使用天国的钥匙，向世人呈现那被钉十字架、

又从死里复活的基督。因为在这样做的过程中，教会既是释放人灵魂

的通道，也是捆绑人灵魂的权柄。 

让我们祷告： 

天父，祢把这极大的恩典交托给祢的教会，这是何等庄严的使命！

我们祈求，求祢借着圣灵和祢的话语，在祢百姓的心中动工，使他们

坚定不移，走在真道上。 

我们也为我们自己祷告，求祢使我们既能认识教会的权柄，也明

白教会的界限，使我们信靠教会时，所信的正是那位教会所传讲的耶

稣，我们复活的救主。 

主啊，当我们在主日聚集时，求祢让我们真实地在灵里、凭信心，

吃祢的身体、喝祢的宝血，使那永活的活水在我们中间流淌。我们感

谢祢，祢顾念我们不过是尘土，体恤我们的软弱，为我们设立了圣日，

使我们可以聚集在一起，听见耶稣这位义者、我们在父面前的中保的

声音。 

我们奉耶稣基督的圣名祷告，阿们。 


