
healingwings.net 

马太福音系列讲道 78 

寻找拯救失丧的人 
马太福音 18 章 12～14 节 

维保罗牧师 2007 年 2 月 18 日 

翻译：甘晓春 2025 年 6 月 20 日 

 

马太福音 18 章 12～14 节： 

“一个人若有一百只羊，一只走迷了路，你们的意思如何。他

岂不撇下这九十九只，往山里去找那只迷路的羊吗？若是找着了，

我实在告诉你们，他为这一只羊欢喜，比为那没有迷路的九十九只

欢喜还大呢。你们在天上的父，也是这样不愿意这小子里失丧一

个。” 

让我们一同祷告： 

天父，我们恳求祢帮助我们明白救主在此所讲的含义。帮助我们

拥有祂所要我们拥有的那颗心。我们也祈求祢在我们心中和脑海中放

入那些我们可以如此服事的人，使我们因而得着喜乐和宝贵的经历。

奉基督耶稣的名祷告，阿们。 

在那个没完没了的电视剧《迷失》中，主角们唯一的念头就是如

何离开那个岛。我快要放弃这部剧了，我想知道结局。 

如果你不熟悉这部剧，剧情是这样：一架飞机坠毁在一个岛上，

https://healingwings.net/


一群人生还，他们不断盼望着回家。引人入胜的，是那些穿插的闪回

镜头。透过这些镜头你会发现，其实家并没有那么美好。 

我们常常以为，神会在世上寻找些事物，来帮助我们理解我们与

祂的关系，好像祂环顾天地，想着：“我能用什么作比喻呢？”但我

不认为事情是这样运作的。我相信，神创造万物，正是为了让我们能

正确理解祂。 

我相信“父亲”这个角色，正是为了让我们更认识天父而被创造

的。我不认为婚姻只是神偶然找到的工具，用来解释基督与祂新妇之

间的关系；我相信婚姻被创造出来，就是为着这一目的。 

有时候我们本末倒置。我们必须明白：神创造万物，是为着荣耀

祂自己。祂以此为出发点，创造了一切。 

在我们刚读的这个比喻中，我们看到了一个我们或许都曾经历的

情感：久病初愈时，哪怕只是恢复正常，都令人无比欣喜；或者当我

们弄丢钥匙或钱包时，找回来的那一刻所感受到的轻松与喜悦。那一

刻我们甚至会发现自己竟然与钥匙有着如此深的情感联系：“见到你

真好！” 

有些人曾经历孩子走失、又自己走回家的经历，当孩子回来的那

一刻，除了“狂喜”再无更贴切的词语。 

我想，这正是耶稣在解释那些属灵上迷失、又被寻回之人时，想

要激发我们内心的感受。 

正如孩子不听话而走失，我们心中会产生各种情绪，可能是挫败、



愤怒、灰心；我们对迷失的朋友、尤其是属灵上迷失的朋友，也可能

有类似的情绪。然而在这些情绪之上、应该压倒一切的是“想要找回

他”的渴望。这必须优先于我的愤怒、沮丧或一切负面感受。 

如果我的孩子走丢了，当然，日后可能要施以管教，但第一要务

是“找到他”。 

同样的，如果我的朋友属灵上迷失了，第一要务也是“找到他”。 

我相信这正是耶稣在这里所要传达的。 

路加福音也记载了这个比喻，在路加福音 15 章，路加解释这段

教导是因为当时的法利赛人和文士，也就是当时的宗教领袖，批评耶

稣接纳那些愿意前来听道的罪人。而马太则把这段教导放在门徒们争

论谁在天国里为大的背景下。这种权势斗争与对罪人的轻视共同构成

了这个比喻的背景。 

这也就自然而然地带来一个结果：对迷失者的冷漠。他们对失丧

者毫不关心，仿佛那不是个问题。耶稣正是要在这样的语境中扭转这

种态度。 

亲爱的弟兄姐妹，这种态度完全颠覆了神国的本质。 

基督的教会，应当是一个属灵的医院。在这里，大医生，正如马

太福音 9 章 12 节所说，医治罪恶造成的永恒伤痕。祂不会折断压伤

的芦苇，也不会扑灭将熄的灯火。 

那些因神的恩典认识到自己罪恶之毒的人，在基督的教会中应当

能找到避风的港湾，应当能找到基督，也能找到彼此。 



圣经对那些错误呈现神形象的人，用最严厉的语言加以斥责。 

接下来我们要读一段较长的经文，这段经文出自以西结书 34 章

1 至 31 节，写于主前约 600 年，预示了基督的降临，也斥责了耶稣

所面对的以色列堕落的牧人们。 

我相信这段经文能帮助我们理解神对牧者的期待。我不知道你怎

样，但作为一个服事的人，事实上，在某种意义上我们每个人都是服

事者，我深切地领受这段话。我曾多次说过，圣经中最激烈的责备，

从不针对无神论者。圣经对无神论者的评价只是“愚顽人心里说没有

神”（诗篇 14 章 1 节）。但当你听到最严厉的语气，不论是出自基

督还是出自神自己，总是针对那些错误代表祂的人。 

以下是经文： 

“耶和华的话临到我说，人子阿，你要向以色列的牧人发预言，

攻击他们，说，主耶和华如此说，祸哉。以色列的牧人只知牧养自

己。牧人岂不当牧养群羊吗？你们吃脂油，穿羊毛，宰肥壮的，却

不牧养群羊。瘦弱的，你们没有养壮。有病的，你们没有医治。受

伤的，你们没有缠裹。被逐的，你们没有领回。失丧的，你们没有

寻找。但用强暴严严地辖制。 

因无牧人，羊就分散。既分散，便作了一切野兽的食物。我的

羊在诸山间，在各高冈上流离，在全地上分散，无人去寻，无人去

找。 

所以，你们这些牧人要听耶和华的话。主耶和华说，我指着我

的永生起誓，我的羊因无牧人就成为掠物，也作了一切野兽的食物。



我的牧人不寻找我的羊。这些牧人只知牧养自己，并不牧养我的羊。 

所以你们这些牧人要听耶和华的话。主耶和华如此说，我必与

牧人为敌，必向他们的手追讨我的羊，使他们不再牧放群羊。牧人

也不再牧养自己。我必救我的羊脱离他们的口，不再作他们的食物。 

主耶和华如此说，看哪，我必亲自寻找我的羊，将它们寻见。

牧人在羊群四散的日子怎样寻找他的羊，我必照样寻找我的羊。这

些羊在密云黑暗的日子散到各处，我必从那里救回它们来。我必从

万民中领出它们，从各国内聚集它们，引导它们归回故土，也必在

以色列山上一切溪水旁边，境内一切可居之处牧养它们。我必在美

好的草场牧养它们。它们的圈必在以色列高处的山上，它们必在佳

美之圈中躺卧，也在以色列山肥美的草场吃草。 

主耶和华说，我必亲自作我羊的牧人，使它们得以躺卧。失丧

的，我必寻找。被逐的，我必领回。受伤的，我必缠裹。有病的，

我必医治。只是肥的壮的，我必除灭，也要秉公牧养它们。 

我的羊群哪，论到你们，主耶和华如此说，我必在羊与羊中间，

公绵羊与公山羊中间施行判断。你们这些肥壮的羊，在美好的草场

吃草还以为小事吗？剩下的草，你们竟用蹄践踏了。你们喝清水，

剩下的水，你们竟用蹄搅浑了。至于我的羊，只得吃你们所践踏的，

喝你们所搅浑的。 

所以，主耶和华如此说，我必在肥羊和瘦羊中间施行判断。因

为你们用胁用肩拥挤一切瘦弱的，又用角抵触，以致使它们四散。

所以，我必拯救我的群羊不再作掠物。我也必在羊和羊中间施行判



断。 

我必立一牧人照管他们，牧养他们，就是我的仆人大卫。他必

牧养他们，作他们的牧人。我耶和华必作他们的神，我的仆人大卫

必在他们中间作王。这是耶和华说的。 

我必与他们立平安的约，使恶兽从境内断绝，他们就必安居在

旷野，躺卧在林中。我必使他们与我山的四围成为福源，我也必叫

时雨落下，必有福如甘霖而降。田野的树必结果，地也必有出产。

他们必在故土安然居住。我折断他们所负的轭，救他们脱离那以他

们为奴之人的手。那时，他们就知道我是耶和华。 

他们必不再作外邦人的掠物，地上的野兽也不再吞吃他们。却

要安然居住，无人惊吓。我必给他们兴起有名的植物。他们在境内

不再为饥荒所灭，也不再受外邦人的羞辱，必知道我，耶和华他们

的神是与他们同在，并知道他们以色列家是我的民。这是主耶和华

说的。你们作我的羊，我草场上的羊，乃是以色列人，我也是你们

的神。这是主耶和华说的。” 

这就是我们的救主所诞生的属灵环境。耶稣降生时，属灵的景况

正是宗教领袖充满败坏，这正是马太早先在本卷福音书中所描绘的背

景：“他看见许多的人，就怜悯他们，因为他们困苦流离，如同羊

没有牧人一般。”（马太福音 9 章 36 节） 

也正是因为这种景况，救主在祂地上事工的尾声时，才吩咐彼得

继续服事：“第三次对他说，约翰的儿子西门，你爱我吗？彼得因

为耶稣第三次对他说，你爱我吗？就忧愁，对耶稣说，主阿，你是



无所不知的，你知道我爱你。耶稣说，你喂养我的羊”（约翰福音

21 章 17 节） 

虽然这段话的首要应用是指向传道者，但包括了每一位新约里的

信徒。正如彼得前书 4 章 10 节所说：“各人要照所得的恩赐彼此服

事，作神百般恩赐的好管家。”我们每一个人都有责任作神恩典的好

管家。 

耶稣降生的那一代，所处的宗教环境，正是神所设立的信仰体制

却成了祂所厌弃的体系。正如约翰福音早先所述，以色列要被审判。 

那么问题来了：这些失密的羊是谁？我们应当如何回应？在结束

这段讲道之前，我想回答这两个问题。 

这段经文的最后一句话似乎令人困惑：第 14 节，“你们在天上

的父，也是这样不愿意这小子里失丧一个。”我们稍后会谈谈羊走迷

的意思，但我们先来处理这一节经文。 

这节经文与彼得后书 3 章 9节有些相似：“主所应许的尚未成就，

有人以为他是耽延，其实不是耽延，乃是宽容你们，不愿有一人沉沦，

乃愿人人都悔改。”神不愿意这些小子中的一个灭亡。 

在提摩太前书中我们也看到类似的经文。有些人把这些经文理解

为神普世的心意，意思是说神确实希望每一个人都得救，并尽其所能

使之成就，但最终多数人仍然拒绝。 

诺曼·盖瑟（Norman Geisler）曾说：“神会尽可能多地拯救

人。”这种看法容易令人接受，尤其是在试图为神辩护的时候，比如



弥尔顿在《失乐园》中那句著名的话：“为神在人前申诉正义。”在

这种观点中，人试图为神开脱，说：“神已经尽力了，不要怪祂。” 

但我要提出一个更深的问题：如果神真的想成就某事，却没有发

生，这代表什么？ 

我在这里说的，不是神所启示的命令性旨意（如十诫），而是祂

的计划性旨意，祂的旨意和护理，即神已经决定要成就的事，以及祂

如何使之成就。若说神想要某事发生但没有成就，那就不再是圣经中

所启示的那位神了，那是另一个神。 

注意彼得后书的语气：“主宽容你们，不愿有一人沉沦。”你必

须问：“你们”是谁？他不是在说所有人，而是我们，那些蒙召的人。 

在马太福音的这段经文中，耶稣说：“这小子”，原文用的是近

指限定词，意思不是所有小子，而是“这些特定的小子”。因此，这

段话有其特定的指向。但这又引出了另一个问题：谁是这些小子？耶

稣指的是谁？若某一个小子那天不在场怎么办？他若生病缺席，算不

算在这个范围里？若其中某个看似小子的人其实是披着羊皮的狼，那

又如何？ 

我承认，我在这里把问题复杂化了，甚至在手稿上都写了这句话。

但我这样说，是因为基督徒常常引用这些经文来论证：神拯救人是被

动的，甚至是无能的。 

但我必须强调：基督徒应当视“神不能拯救一个灵魂”这种观念

为极其可怕而完全不合圣经。 



我们应当走在信心和安慰中，深知我们在天上的父有一个不可挫

败的旨意。 

诗篇 135 篇 6 节写道：“耶和华在天上，在地下，在海中，在

一切的深处，都随自己的意旨而行。”祂使地极的水汽上腾，造电

随雨而降，从府库中带出风来。 

哪怕是清晨的露水，也不是偶然的。我们从中学到：是神使这一

切运行，从露水的蒸发，到山岭的兴起；从小鸟的飞翔，到野狗的行

走。你曾注意过鸟儿的飞行轨迹吗？看起来毫无方向，却不是偶然的；

它们好像有明确的目标。圣经告诉我们，连这一切也是神掌管的。 

因此，事情不是发生了，而是神让它发生的。 

我特别强调这些，是因为许多人引用这节经文（马太福音 18 章

14 节）来论证“神想做却做不成”。这是我们必须严正对待的观念，

因为它完全违背圣经。 

基督徒应当知道，我们的父神掌管万事。事情不是偶然发生的，

这些小子的得救也不是靠运气或机缘，而是神的工作。 

加尔文说过：“除非我们深信神以祂隐藏的护理管理一切混乱，

否则撒但每天甚至每时每刻都会动摇我们的信心，而我们应当把那信

心坚定地安置在神里面。” 

我们必须知道，神已经定意，无论我收到的是什么消息，是好是

坏，是喜是忧，都不是偶然，而是出于一位在天上的父，一位是我的

父、也是你的父的神。 



这不仅应当带给我们极大的安慰，也应当引导我们作出合宜的回

应，而不是抱怨、埋怨或记恨。 

我常常想，圣经中有没有哪位人物经历了极大的苦难，却从未被

记下什么负面评价？当然，耶稣是最显然的例外，但有些人研究圣经

时会说：但以理或许是唯一一个你几乎读不到任何负面描述的人。其

他人呢？像摩西，我们也读到他的一些失败。圣经中的很多人物都犯

过错，有些甚至是严重的罪。然而，有一位人物几乎没有负面记载，

那就是约瑟。 

约瑟真是一个了不起的人。创世记中大部分篇幅都是关于约瑟的，

而他所经历的事情实在令人痛心。他自己的兄弟把他扔进坑里，卖为

奴隶。即使身为奴隶，他仍然尽忠职守，但却被人诬告，最终入狱。

你可能会想：是什么支撑着约瑟？是什么使他始终保持敬虔？ 

我们在创世记 50 章 20 节读到，约瑟的父亲死后，他的哥哥们担

心他说不定一直是装出来的，现在父亲一死，约瑟就会报复。他们害

怕真正的约瑟将现出真面目。但约瑟却说了一句话：“从前你们的

意思是要害我，但神的意思原是好的。”约瑟明白，他不是自己兄

弟的受害者。他知道神预定了那坑，预定了那段为奴的时光，预定了

那场监禁，而这一切都是为了成就美善。 

我想，如果我们也能这样理解和认识，我们也能像约瑟那样，有

一种敬虔的心态。就像雅各书所说，“你们落在百般试炼中，都要

以为大喜乐”（雅各书 1 章 2 节）。这并不只是强颜欢笑、硬着头

皮承受，而是深知在天上的神为着祂公义、圣洁、荣耀的旨意，亲自



安排了这些试炼。 

然而，与此同时，我们其实并不确切知道这些迷失的人具体是谁。

神的旨意是“不愿意这小子里失丧一个”，但我们无法完全知道谁是

祂不愿灭亡的。比如说，他们是耶稣为之舍命的羊吗？还是像约翰福

音 10 章稍后的部分所说的那样，是那些不信的，因为他们不是我的

羊呢？耶稣知道谁是祂的羊，也为他们舍命，但我们并不知道。祂知

道得无误，我们却不能确知。 

他们是那些“预定得永生”的人吗（使徒行传 13 章 48 节）？还

是那些“命定不顺从的”人呢（彼得前书 2 章 8 节）？我们真的不知

道这些人是谁。我们是否需要知道？我会说，是的，我们至少应该有

所判断。 

在马太福音第 10 章里，耶稣对门徒有许多差遣与教导。祂简明

地说：“他们若接待你们，”也就是接待你们所传关于我的信息，

“你们就为他们祝福；若不接待，就离开那城。”换句话说，门徒要

出去传福音。耶稣说：“若有人接待你们，你们就留下；若不接待你

们，就把脚上的尘土跺下离去。” 

这并不代表门徒有耶稣那样无误的洞察力，能完全知道谁是真信

徒、谁会得救。但他们必须根据听众的回应做出判断。有时候离开。

这就是耶稣所说的重点。你传了信息，他们若接受，就祝福他们；若

拒绝，就离开，不必久留。耶稣用了个词：“把你们脚上的尘土跺

下”，然后继续前行。即使没有耶稣那种无误的知识，他们也必须作

出决断。 



那么，这些人是谁？比喻中那些“走迷的羊”是谁？你离开那九

十九只，去寻找那一只走迷的。那他们是谁呢？ 

在路加福音中，耶稣讲这个比喻，是因为税吏和罪人来听他讲道，

而法利赛人和文士因此心中不悦。他们厌恶这些人来亲近耶稣。于是

耶稣就讲了这个比喻。所以，在路加福音的语境中，走迷的羊指的正

是那些税吏和罪人。 

而在马太福音中，比喻的对象则是神子民中那些“卑微的小子”，

那些因地位低下而被人轻看的，是神子民中那些被“败坏牧人”引入

歧途的人。 

这里的背景是以色列。我们谈论的是以色列群体。那些税吏是以

色列人，他们背弃了自己的信仰。那些罪人，大多数也是以色列人。

我们知道偶尔也有例外，比如那位外邦妇人前来求耶稣赐福，耶稣说

不该把儿女的饼给狗吃。所以在马太福音的背景中，耶稣是在对神的

子民说话，对那些曾被误导、如今又来到耶稣面前聆听的人。 

“走迷”这个词在希腊文可以理解为“被诱使而迷失”。若你使

用的是钦定本圣经（KJV），它会译作“被引入迷途”。所以这并非

自己主观想偏离，而是有人引诱他们走迷。 

对应于现今，就是那些曾在教会中，或仍在教会中接受错误教导

的人。这些教导把人从圣经中真正的基督引开。朋友们，我们在这里

谈的不是异教徒，而是神的子民，那些曾参与教会生活、听过真理，

但却被假教导所误导的人。 

再次强调，我们不是在谈非利士人，而是在谈以色列人。虽然耶



稣也说：“我另外有羊”（约翰福音 10 章 16 节），我理解这些是那

些尚未听闻福音的选民，但今天这段经文的背景，是关于那些以色列

人，神将祂的圣言托付给他们（罗马书 3章 2 节）。 

这一真理在今天的应用，并不主要指那些敌对福音的人，比如某

些无神论者，他们会耗费我们大量时间与精力。他们喜欢反复辩论，

一直绕圈子。我有时也意识到自己在浪费时间，原本可以用来服事那

些真正渴望听见真理的人。有些对话甚至被公开过，你们可能也略有

耳闻。到最后你会发现再继续辩论也无济于事，于是你只能说：“你

需要耶稣。”一切答案都摆在他们面前了，他们真正需要的是悔改。

有些人还会讥讽地说：“幸好你们现在不再烧人了。”这类回应常常

不值得再花精力。 

耶稣说的“另外的羊”，可能是这些人。但我们今天所谈的迷失

之羊，不是那些敌对者，而是教会中的人，那些受骗、信了保罗所说

的“别的福音”的人（加拉太书 1 章 6 节）。 

朋友们，我们在这里谈的，是那些已经听闻福音的人。他们曾在

传讲福音的群体中，听见真理，看见羔羊被宰，听过神的圣言，但这

些信息是被败坏了的。他们是听过的，只是听到的是扭曲的版本。 

他们可能是一些孩子，曾在教会中被错误的属灵领袖带偏；也可

能是浪子，虽然在教会里长大，却从未真正听过纯正的福音，如今内

心渴慕真道。 

我们说到那些罪人，他们从未真正听过福音的真义。然后耶稣来

了，带来了那真正的福音。这些罪人听到了那纯正的信息，忽然之间，



他们不再想听法利赛人，不再想听文士讲什么。他们心里清楚：“我

不需要那些，那些不过是空洞虚浮的宗教。”这时耶稣开始向他们宣

讲福音，正如以西结书所预言的，我要亲自牧养我的羊，不再让他们

受假牧人辖制。那些牧人只顾自己喂养自己，但我必亲自牧养他们。 

耶稣来了，带着那真正的信息，传给那些本该早就听到这信息的

人。然而，他们不但未曾真正听到，反而被宗教领袖践踏、利用，只

作为他们攀升地位的工具。税吏、罪人、这些平民百姓来到耶稣跟前，

专心聆听。他们想听耶稣到底说什么。 

其实，“迷失”这个词若没有原本属于某处、现在却偏离了的位

置，就没有意义。若那不是我的钱包，它就称不上丢了。所以迷失意

味着某人原本在一个应在之处，却如今偏离了那位置。保罗也提到如

何看待这样的人，他在加拉太书 6 章 1 节写道： 

“弟兄们，若有人偶然被过犯所胜，你们属灵的人，就当用温

柔的心，把他挽回过来。”请注意，被过犯所胜的意思，并不是指

那种公然悖逆、明知故犯的罪，而是指一个人被诱惑而陷入罪中。 

我必须澄清一下，这绝不是在为罪开脱。被引诱犯罪并不意味着

你就没有责任。如果你犯罪了，无论起因如何，你依然要为此负责。

但我们必须分辨：一种是悖逆与弃绝神的罪，另一种是出于软弱而跌

倒、渴望悔改的罪。这是两回事。 

一个人若说：“我不信神，我想干什么就干什么。”这是悖逆。

可若是某人回顾自己的一天，说：“我怎么又动怒了？怎么又起了私

欲？”并心中懊悔，那就是另一回事了。这两者在神眼中有本质区别。 



保罗写道：“你们属灵的人，就当用温柔的心，把他挽回过来。”

“温柔”一词，希腊文意思是温和、亲切、友善。你要用温和、亲切

的心去挽回那人。 

“你们各人的重担要互相担当，如此就完全了基督的律法。”

（加拉太书 6章 2 节）你要用你希望别人对待你的方式去对待别人。

若有人知道你跌倒了，却不是以自义、自高、愤怒、轻蔑的态度来面

对你，而是出于真挚的关心和爱，你会感受不同。 

我还记得大学时，我有位排球教练，他拥有体育心理学的博士学

位，十分睿智。有一天他对我说了一句让我印象深刻的话。他说：

“你的一个基督徒朋友来找我，想要和我分享耶稣。他说他这么做，

是因为他关心我的灵魂。”他补充道：“这是我以前从没听人这么说

过。”我当时心里想：“这不是很显然的吗？” 

但对很多人来说，这并不显然。我们以为在向别人分享基督时，

他们知道我们是出于对他们的爱与关心。但一旦对话变得紧张、甚至

争执时，这种感受就荡然无存。他们可能会想：“你不过是想胜过我、

想证明你比我好。”因此，我们必须特别谨慎，确保我们的态度是温

柔、友善和亲切的。 

雅各也提到，我们当如何面对这样迷失的人。他在雅各书 5 章

19～20 节说：“弟兄们，你们中间若有失迷真道的，有人使他回转，

这人该知道，叫一个罪人从迷路上转回，便是救一个灵魂不死，并

且遮盖许多的罪。”这个“失迷”与耶稣所说迷失的羊是同一个词

根，意思就是“走偏了”。 



要成为神恩典的好管家，这是极其重大的责任。让教会增长最喜

乐的方式，莫过于看到一个不信的人悔改归主。这比单纯的会籍转移

更叫人欢喜。当然我们也欢迎那些从其他教会来的肢体，有时候他们

更成熟、容易同工。但看到一个灵魂从死里复活，那是全新的生命，

是一种不可言喻的喜乐。 

不久前，我就在走廊碰到一位弟兄，他对我说：“我已经在这儿

聚会一段时间了，我相信耶稣，我想受洗。”对我而言，那是无比振

奋的时刻。我心想，原来今天仍然有人这样回应福音，实在令人欣喜。 

但同样的，当教会中的人真正理解基督里的恩典时，也是一种极

大的喜乐。老实说，在我的牧会生涯中，这几乎是最核心的内容。很

多人长时间在教会中，却被错误的教导所伤，直到有一天，他们的心

眼被开启，终于看见基督里的恩典，他们的眼神都变了。我看到这种

改变的时候，内心充满喜乐。 

这之所以会发生，是因为我们所处的文化与耶稣时代的文化其实

很相似。我们生活在一个已经被福音影响的文化中，但对基督钉十字

架真理的认识却被严重扭曲。你随便打开电视，有多少频道自称是基

督教频道，却根本不讲正统信仰？你可能要换好几个台，才看到一点

正统的福音。这令人愤怒，却也是现实。 

我们正处于一个背道的世代，与今天经文所说的情况十分相似。

我担心，如今的罪人不再觉得教会有他们的位置。 

曾有一位朋友打电话给我，说：“我不行了，我没办法再做基督

徒。”我问他：“你做不了什么？”他说：“我没办法做到他们的标



准，我做不到。”我又问：“你觉得那个教会的标准太高了吗？” 

有些教会为了照顾像我朋友这样的人，尝试降低或调整神的标准，

好让人感觉容易达成。但这并不能解决问题，只是把问题转移到另一

类人身上。下一次，可能就有另一个人来找我，说：“我比上一个人

还差，我也做不到。”然后你可能会想：“前一个人能做到，你也试

试看吧！” 

但问题从来不是标准太高，恰恰相反，问题是标准太低。因为他

以为有人真的做到了。可真相是：没有人能达标！ 

真正的标准是完全的顺服。这是律法的要求。而这惟有在耶稣身

上完全实现，并且藉着信心归算给我们。我们应该努力顺服神的律法，

但只有藉着信心，基督那完全的顺服才能归算给我们。因为“神使

那无罪的，替我们成为罪，好叫我们在他里面成为神的义。”（哥

林多后书 5 章 21 节） 

弟兄姐妹，没有一个人能义到可以守住这标准；也没有一个人恶

到耶稣的宝血不能洗净他的罪。只要一个罪人悔改，天上就充满喜乐

（路加福音 15 章 10 节）。 

那位悔改的罪人，往往是一个曾接触过虚假的信仰形式，却尚未

真正认识基督恩典的人。耶稣呼召我们传讲的基督不是一种排斥小孩、

拒绝罪人的宗教，而是一个对儿童敞开、吸引罪人的信仰。 

约翰写信给成年的信徒时，也称他们为“小子们”（约翰一书 2

章 1～2 节），这是耶稣常用的称呼。他在信中安慰我们说：“我小

子们哪，我将这些话写给你们，是要叫你们不犯罪。若有人犯罪，



在父那里我们有一位中保，就是那义者耶稣基督。他为我们的罪作

了挽回祭，不是单为我们的罪，也是为普天下人的罪。” 

让我们一起祷告： 

父神啊，我们恳求你赐给我们一颗怜悯那些迷失之羊的心。求你

帮助我们用温柔的语气打开话语，展开谈话，成为你恩典的好管家。 

主啊，愿我们惧怕那错误代表你形象的罪，愿我们既不降低你律

法的标准，也不削弱你恩典的浩大，而是忠心传讲你律法全部的要求，

使所有人都知道自己在你面前有罪，也使你子民中的每一位、小子中

的每一位都呼求耶稣基督这位义者，作为他们的中保和他们与造物主

之间的和平。 

奉基督的名祷告，阿们。 


